
Miguel Mahfoud
OrganizadorOrganizador

  ELIAS FARHAT, SUA OBRA 
E SEU CONTEXTO: 
UMA ANTOLOGIA

Autores

Barjute Bacha 
Edmundo Abi-Ackel
Emir Cadar
Guilherme Di Lorenzo Pires 
Gustavo Racy 
Maria Inês de Moraes Marreco 
Muna Omran 
Miguel Mahfoud
Samir Barghouti
Thariq Mohamede Osman 
Yara Osman



Miguel Mahfoud
Organizador

  ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU 
CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Barjute Bacha

Edmundo Abi-Ackel

Emir Cadar

Guilherme Di Lorenzo Pires

Gustavo Racy 

Maria Inês de Moraes Marreco

Muna Omran

Samir Barghouti

Thariq Mohamede Osman

Yara Osman

Belo Horizonte, 2025



Preparação de textos: Miguel Mahfoud
Diagramação e capa: Derval Braga

A exatidão das informações, conceitos e opiniões é de exclusiva 
responsabilidade dos autores.

Catalogação na publicação
Elaborada pela Bibliotecária Janaina Ramos – CRB-8/9166

E42

Elias Farhat, sua obra e seu contexto: uma antologia / Organização e 
Apresentação de Miguel Mahfoud. – 1. ed. – Belo Horizonte: Artesã, 
2025.

PDF
ISBN 978-85-7074-199-8

1. Crítica literária. I. Mahfoud, Miguel (Organização e Apresentação). 
II. Título.

CDD 801.95

Índice para catálogo sistemático

I. Crítica literária



Sumário

Apresentação. Elias Farhat: diverso e nosso
Miguel Mahfoud.....................................................................................................................5

Elias Farhat: o poeta do exílio e a consciência árabe no Brasil
Samir Saleh Barghouti...........................................................................................................7
	 Introdução........................................................................................................................7
1. 	 A literatura do mahjar e o tema do exílio.....................................................................7
2. 	 Elias Farhat e o pensamento político de Antoun Saadeh..........................................8
3. 	 O intelectual de fronteira: estética, exílio e crítica cultural.......................................8
4. 	 Conclusão.........................................................................................................................9
	 Observação crítica.........................................................................................................10
	 Referências.....................................................................................................................10

Perfil do poeta Elias Farhat: crítico contumaz e lírico esperançoso
Miguel Mahfoud...................................................................................................................11
	 Radicaliza sua participação em associações..............................................................13
	 Radicaliza seu empenho político................................................................................14
	 Radicaliza sua poesia...................................................................................................16
	 Reconhecimento internacional do poeta...................................................................20
	 O lirismo de Elias Farhat.............................................................................................25
	 A guisa de conclusão....................................................................................................27
	 Referências.....................................................................................................................29

Elias Farhat: prosopografia e fortuna crítica
Thariq Mohamede Osman..................................................................................................33

Elias Farhat e a diáspora árabe no Brasil: uma contextualização
Gustavo Racy, Yara Osman.................................................................................................53

A Revista da Liga Andaluza de Letras Árabes e a Memória de al-Andalus
Guilherme Di Lorenzo Pires...............................................................................................63
1. 	 Introdução......................................................................................................................63
2. 	 A Liga Andaluza e a diáspora árabe no Brasil.........................................................64
3. 	 A incorporação da diáspora árabe no Brasil.............................................................65
4. 	 As “diversas vidas” de al-Andalus..............................................................................67
5. 	 A representação de al-Andalus na Revista da Liga Andaluza................................71
6. 	 Conclusão.......................................................................................................................72
	 Referências.....................................................................................................................73



Elias Farhat: o poeta do arabismo
Maria Inês de Moraes Marreco...........................................................................................75

Das mil e uma influências: a herança árabe no tecido brasileiro
Muna Omran..........................................................................................................................85
	 Introdução......................................................................................................................85
1. 	 O legado das palavras: um certo Oriente na língua portuguesa...........................85
2. 	 A literatura da imigração: a saga e a identidade......................................................90
	 Então...............................................................................................................................95
	 Finalmente.....................................................................................................................96
	 Referências ....................................................................................................................96

Passeio poético pela Rua dos Caetés: notas para a composição de uma 
história
Barjute Bacha.........................................................................................................................97
1. 	 Rua dos Caetés: “a melhor rua para o comércio é aquela onde passa o cliente”....97
2.	 Rua dos Caetés e sua linguagem: “a necessidade é a mãe de todas as  
	 invenções”......................................................................................................................98
3.  	 O poeta e a cidade em alguns versos.......................................................................100
	 Referências...................................................................................................................103

Os libaneses, a migração para o Brasil & Elias Farhat, o príncipe dos poetas 
árabes
Edmundo Abi-Ackel...........................................................................................................105
	 O Império e suas contradições..................................................................................105
	 Opressão e tensão religiosa.......................................................................................106
	 A fuga silenciosa: o desejo de migrar......................................................................106
	 O convite para um novo horizonte..........................................................................107
	 A partida em busca da promessa.............................................................................107
	 Os primeiros passos em terras brasileiras...............................................................108
	 O deslocamento e a conquista do interior...............................................................108
	 Profissões e a marca libanesa....................................................................................109
	 A semente lançada......................................................................................................109
	 A visão de Dom Pedro II e a vocação comercial....................................................109
	 O Acre, Beirute e a missão inusitada.......................................................................110
	 Referências...................................................................................................................112

Testemunho de imigração: a família Cadar
Emir Cadar............................................................................................................................115



Apresentação

Elias Farhat: diverso e nosso

Miguel Mahfoud

A Academia Líbano-Brasileira de Letras, Artes e Ciências em parceria 
com Academia Mineira de Letras dão agora um passo significativo na direção 
de oferecer ao grande público informações consistentes sobre a vida e a obra 
do grande poeta libanês que viveu no Brasil por mais de 60 anos: Elias Farhat.

A ênfase recai sobre o caráter cultural da contribuição do poeta: a literatura 
no Brasil veicula um novelo de múltiplos fios de vida.

Assim, celebramos a gigante contribuição poética intimamente associada à 
tomada de posição do autor tanto frente aos dramas existenciais como diante dos 
grandes acontecimentos históricos e políticos de seu tempo, sempre tematizando 
a liberdade da pessoa e a soberania de um povo.

Que um jovem estrangeiro de apenas 17 anos tenha chegado a este país, 
tendo cursado escola somente até seus 10 anos de idade, e encontre tecido social 
e cultural – em meio a seus dramas, contradições e limites – capaz de sustentar e 
favorecer sua radical tomada de posição no mundo, é algo surpreendente. Que 
ele tenha se tornado, entre nós, “Príncipe dos poetas árabes”, “o maior poeta da 
atualidade de língua árabe”,1 o “Drummond do País dos Cedros”,2 o “Gibran 
do Brasil”, evidencia o potencial cultural de nossa sociedade com sua peculiar 
capacidade de convivência com o diverso e estrangeiro.

É igualmente surpreendente que tal amadurecimento de vida e literatura 
se torne contribuição para com seu povo de origem assim como com seu país 
por adoção.

Possa – a excepcional capacidade de Elias Farhat de poetizar a vida com 
seus dramas existenciais e históricos – continuar a nos convocar à autenticidade, 
à responsabilidade histórica e à beleza.

O trabalho intelectual dos autores, presentes neste volume intitulado “Elias 
Farhat, sua obra e seu contexto: uma antologia”, nos é oferecido para que possamos 
nos enriquecer culturalmente com essa história, parte de nossa própria história.

Que Elias Farhat, o Príncipe dos Poetas Árabes, esteja sempre mais entre nós.

1	 Diário do Paraná 18 de fevereiro de 1966, p. 1, 2o caderno.
2	 Manchete, n. 851, 1968, p. 90.





Elias Farhat:  
o poeta do exílio e a consciência árabe no Brasil

Samir Saleh Barghouti1

Introdução
A imigração árabe para o Brasil, intensificada entre o final do século 

XIX e o início do século XX, gerou um rico legado cultural e literário, que se 
manifestou de forma singular na chamada literatura do mahjar — a literatura 
do exílio. Nesse contexto, a figura do poeta Elias Farhat destaca-se por sua 
produção literária majoritariamente em árabe, que reflete a complexa experiência 
do deslocamento geográfico e cultural, articulando lirismo poético e reflexão 
política sobre o mundo árabe.

No Oriente Médio, Farhat foi frequentemente chamado de “Khalil Gibran 
do Brasil”, epíteto que evidencia não só a qualidade estética de sua obra, mas 
também sua capacidade de representar, em terras estrangeiras, o sentimento 
de uma coletividade desterrada. Assim, seu nome inscreve-se entre os grandes 
intelectuais da diáspora árabe, cuja produção ultrapassou as fronteiras da 
literatura para alcançar os campos da geopolítica e da filosofia da identidade.

1. A literatura do mahjar e o tema do exílio
A literatura do mahjar emerge como expressão sensível dos escritores 

árabes emigrados, especialmente do Líbano e da Síria, para as Américas. De-
senvolvida principalmente nas primeiras décadas do século XX, essa produção 
tematiza a saudade da pátria, a nostalgia do passado e a busca por pertencimento 
em meio à realidade estrangeira.

Autores como Khalil Gibran, Mikhail Naimy e Ameen Rihani são refe
rências fundamentais dessa tradição. No Brasil, Elias Farhat foi um de seus 

1	 Bacharel em Direito, industrial e Membro Vitalício da Academia Líbano-Brasileira de Letras, Artes e 
Ciências.



8 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

representantes mais expressivos, conseguindo adaptar o espírito do mahjar à 
realidade social e cultural do país que o acolheu.

Farhat concebeu o exílio não apenas como uma circunstância biográfica, 
mas como uma categoria existencial, próxima daquilo que pensadores como 
Edward Said e Theodor Adorno vieram a teorizar, transformando o desterro 
em espaço de crítica e criação.

2. Elias Farhat e o pensamento político de Antoun Saadeh
Na década de 1940, Elias Farhat intensificou suas viagens ao Líbano, 

motivado pelas ideias de Antoun Saadeh, fundador do Partido Nacional Social 
Sírio. Saadeh propôs a criação da Grande Síria (Suriyya al-Kubra), uma federação 
composta por Síria, Líbano e Palestina, como forma de resistir à fragmentação 
política e às ameaças do colonialismo e do sionismo emergente.

A adesão de Farhat a esse pensamento revela a interseção entre literatura 
e política em sua trajetória, demonstrando seu profundo compromisso com a 
autodeterminação dos povos árabes e uma visão crítica das forças geopolíticas 
que moldavam o Oriente Médio naquele período.

No Brasil, Farhat esteve inserido em uma rede cultural ativa formada 
por associações de imigrantes e periódicos editados em árabe. Ele colaborou 
com jornais como Al-Mahjar e Al-Muntada, publicando tanto poesia quanto 
reflexões políticas, o que evidencia sua dedicação em manter viva a cultura 
árabe em diáspora, ao mesmo tempo em que estabelecia um diálogo com o 
contexto brasileiro. Através dessas publicações, Farhat desempenhou papel 
fundamental na construção e consolidação da identidade árabe-brasileira, 
utilizando a imprensa como espaço de resistência cultural e plataforma para o 
engajamento político.

Além disso, sua presença em eventos culturais, literários e associações 
sírio-libanesas reforça sua atuação como intelectual engajado, participante ativo 
da vida comunitária e articulador de redes de sociabilidade que buscavam 
fortalecer os laços entre os imigrantes e suas raízes culturais. Essa inserção local, 
tanto no campo literário quanto político, qualificou Farhat como uma figura 
central na manutenção e renovação das identidades árabes em solo brasileiro.

Embora sua militância no Brasil tenha sido discreta, no contexto libanês e 
sírio ela foi intensa, consolidando sua imagem como intelectual engajado, que 
via na arte e na palavra instrumentos de emancipação.

3. O intelectual de fronteira: estética, exílio e crítica cultural
A condição de exilado conferiu a Elias Farhat um olhar plural, que 

transitava entre o Oriente e o Ocidente, permitindo-lhe ocupar uma posição 
liminar, de fronteira cultural e existencial. Essa experiência híbrida moldou 
sua produção literária e sua reflexão crítica, inserindo-o numa linhagem de 



9SAMIR SALEH BARGHOUTI
ELIAS FARHAT: O POETA DO EXÍLIO E A CONSCIÊNCIA ÁRABE NO BRASIL 

pensadores e escritores que transformaram o deslocamento em um instrumento 
de questionamento das estruturas sociais, políticas e culturais.

Theodor Adorno, em Minima Moralia: reflexões a partir da vida danificada 
(1993), afirma que “a vida danificada é também a mais reflexiva” e que o exílio 
implica uma experiência que gera uma crítica radical à cultura dominante e 
ao status quo. Essa ruptura do lar natal, para Adorno, não é meramente uma 
perda, mas um espaço onde se cria uma nova consciência crítica. Da mesma 
forma, Farhat utiliza o exílio para denunciar as opressões sofridas pelos povos 
árabes, a fragmentação política e o colonialismo, transformando a experiência do 
deslocamento em poética e crítica social. Sua obra reflete a dialética adorniana 
entre a dor do desenraizamento e a capacidade criativa de resistência cultural.

Edward Said, em Reflexões sobre o exílio e outros ensaios (2003), aponta que 
o exílio configura uma “consciência dupla”, um posicionamento crítico que 
permite ao exilado enxergar tanto o país de origem quanto o de acolhimento com 
distância e lucidez, sem a completa assimilação a nenhuma das duas culturas. 
Said observa que o exílio “é sempre um estado de tensão, de ambiguidades”, 
onde o intelectual é forçado a agir como um mediador cultural e um crítico 
político. Farhat manifesta essa consciência dupla ao preservar a identidade 
árabe em sua poesia escrita majoritariamente em língua árabe, ao mesmo tempo 
em que se integra ao contexto brasileiro. Sua obra é marcada por essa tensão 
dialética, evidenciando uma resistência que se manifesta tanto na preservação 
da memória cultural quanto na crítica ao colonialismo e às injustiças geopolíticas 
que impactam o Oriente Médio.

Por fim, Joseph Conrad, em obras como Heart of Darkness (1899), tematiza a 
condição do estrangeiro e as complexidades morais vividas em zonas limítrofes 
culturais e políticas. Conrad explora personagens que enfrentam a alienação, 
o deslocamento e o conflito entre pertencimento e exclusão, especialmente 
em contextos coloniais. De modo semelhante, a poética de Farhat reflete a 
ambivalência do imigrante que vive “entre mundos”, entre a nostalgia pela 
terra natal e a necessidade de adaptação ao Brasil. Essa condição de fronteira 
lhe confere uma visão crítica das estruturas sociais tanto no Oriente Médio 
quanto nas Américas, alinhando-se à tradição conradiana de exploração das 
tensões do deslocamento.

Assim, Elias Farhat integra um diálogo transnacional com esses pensa-
dores e autores, utilizando o exílio como uma categoria estética, existencial e 
política. Sua obra evidencia que o deslocamento é simultaneamente ferida e 
possibilidade emancipatória, espaço de criação poética e crítica cultural que 
questiona identidades, pertencimentos e geopolíticas.

4. Conclusão
Elias Farhat representa uma das vozes mais expressivas da literatura 

árabe-brasileira e do pensamento do mahjar. Sua produção, marcada pela 



10 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

experiência do exílio, traduz o drama do desenraizamento e a busca por sentido 
na pluralidade cultural.

Influenciado pelas ideias de Antoun Saadeh, o poeta soube unir o ideal 
pan-árabe à sensibilidade lírica, articulando poesia e consciência geopolítica 
de modo singular. Sua trajetória comprova que o exílio, longe de ser apenas 
uma perda, pode transformar-se em fonte de criação e reflexão, dando origem 
a uma literatura que é, simultaneamente, memória, resistência e identidade.

Observação crítica
Apesar da importância cultural e literária de Elias Farhat para a comu-

nidade árabe no Brasil e para a literatura do mahjar, nota-se uma lacuna crítica 
na produção acadêmica e editorial dedicada à sua obra e trajetória. A ausência 
de estudos mais aprofundados e de edições críticas dificulta uma compreensão 
sistematizada do impacto de Farhat na construção da identidade árabe-brasi-
leira. Essa carência indica a necessidade urgente de pesquisas.

Referências
ADORNO, Theodor W. Minima Moralia: reflexões a partir da vida danificada. São Paulo: Ática, 1993.

ALMEIDA, Ricardo. A diáspora libanesa e a construção da identidade cultural: o legado de 
Elias Farhat. Anais do Congresso de Estudos Árabes no Brasil, 2019.

ARQUIVO CULTURAL ÁRABE-BRASILEIRO. Documentos e periódicos da imprensa sírio-libanesa 
no Brasil, 1930-1960. Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca Nacional, 2017.

SAADEH, Antoun. Gênese das nações: formação das nações. Tradução: Youssef H. Mousmar. 
Jaraguá do Sul: LC, 2010.

SANTOS, Marina. A atuação da imprensa árabe no Brasil: o caso de Elias Farhat. Revista Brasileira 
de Estudos Árabes, vol. 5, n. 2, 2020, pp. 45-62.

SAID, Edward. Reflexões sobre o exílio e outros ensaios. São Paulo: Companhia das Letras, 2003.



Perfil do poeta Elias Farhat:  
crítico contumaz e lírico esperançoso

Miguel Mahfoud1

A cidade de Kfarshima, no Monte Líbano, tem gerado grandes nomes no 
campo da música, literatura e política. Sua longa história comporta um templo 
romano do século II d.C., fundadores de movimentos políticos, artistas de 
amplo reconhecimento... Seu ambiente cultural rico em termos de história e arte 
contrasta com a simplicidade da localidade de montanha e suas dificuldades 
econômicas: É nesse campo de contrastes que, em 8 de dezembro de 1893, nascia 
Elias Habib Farhat. Seu contexto familiar era ligado a cristãos melquitas; seu 
contexto comunitário, caracterizado pela presença de diversas comunidades 
sócio religiosas (tanto as cristãs maronita, greco-ortodoxa e protestante, como as 
muçulmanas sunita e xiita); no contexto político, a localidade estava submetida 
ao pesado controle pelo Império Otomano. Desde sempre, para Elias, a vida 
em comum com diversos grupos lhe parecia mais importante do que suas 
diferenças – tão frequentemente acentuadas por interesses religiosos e políticos 
particulares (Jayyusi, 2010).

Já nos seus primeiros anos escolares, críticas poéticas e criativas, intro-
duziram, de modo peculiar, o pequeno Elias naquela sociedade complexa. Os 
depoimentos, assim como a literatura especializada, dão conta de que a população 
de Kfarshima guarda até hoje a memória da destacada criatividade e das res-
postas inventivas e irreverentes daquele garoto a professores e assim como em 
disputas poéticas públicas por meio de improvisos e desafios (Jayyusi, 2010).

Sua identidade se estruturou associada à poesia, criatividade e crítica. 
Dedicar-se à criação poética e à crítica política libertária lhe parece tão 

1	 Miguel Mahfoud é Doutor em Psicologia Social pela Universidade de São Paulo, com estudos de Pós-
Doutorado na Pontifícia Universidade Lateranense (Roma). Professor do Departamento de Psicologia 
da Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Minas Gerais, de 1996 a 
2016, onde permanece como membro do Laboratório de Análise de Processos em Subjetividade. É editor 
sênior do periódico Memorandum: memória e história em psicologia. É membro do Comitê Editorial da 
coleção Obras de Edith Stein da Editora Paulus.



12 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

estruturalmente associado a si mesmo que chega a imaginar que ao nascer, os 
primeiros choros já devem ter sido de caráter libertários e bem equilibrados em 
termos poéticos (Farhat, 1975). 

 Deixando de cursar a escola formal aos 10 anos de idade, a inserção na 
sociedade local como poeta já estava consolidada. Mas ele vivia também um 
voluntário isolamento para significativo espaço de silêncio e contemplação: 
conservou o hábito de admirar longamente o bosque e a cidade desde o adro 
da igreja do Mosteiro de Santo Antônio de Qarqafi, buscando inspiração para 
sua criação poética (Cf. foto de Filipe Braga Farhat, 2000).

Adro da Igreja do Mosteiro de Santo Antônio Qarqafi, em Kfarshima.
Foto de Filipe Braga Farhat de 2000.

Em 1910, com apenas 17 anos, Elias Farhat migra para o Brasil. Preocupado 
com domínio otomano sobre a região, premido pelas dificuldades econômicas, 
busca viver do comércio em Curitiba, no Paraná, na companhia de seus irmãos 
que haviam migrado antes dele.

No entanto, seu interesse permanece claramente voltado à literatura. 
Logo procurou a grande comunidade sírio-libanesa na cidade de São Paulo e 
seus vários expoentes no campo da literatura árabe. Em 1915 sua presença já 
é observada na Avenida Paulista pelas colunas sociais dos periódicos2: Farhat 
quer conviver e aprender com eles, mostrar seus poemas, ouvir suas críticas, 

2	 Correio Paulistano, 16 de agosto de 1915, p. 2. Correio Paulistano, 6 de setembro de 1915, p. 4. 



13MIGUEL MAHFOUD
PERFIL DO POETA ELIAS FARHAT: CRÍTICO CONTUMAZ E LÍRICO ESPERANÇOSO 

ousar cortar versos para conservar apenas os realmente muito bons. Com 
Rachid Salim Cury, o chamado “Aššāc ir Alqarawi”, “o Poeta Aldeão” (Jubran, 
2024, p. 273), escolheu os poemas que mais tarde formariam seu primeiro livro: 
Roubayah (Farhat, 1954, 1975).

Foi um período de radicalização de sua postura, em vários sentidos:

Radicaliza sua participação em associações
Participa ativamente de movimentos e associações sírio-libanesas no 

Brasil, inclusive assumindo cargos de direção, pelos quais participam da vida 
cívica e política, brasileira e estrangeira: 

Pela participação em cargos de direção de associações sírio-libanesas Elias 
Farhat se envolve em ações de solidariedade para com os brasileiros. Desde 
1917, quando o Brasil entrou na Primeira Guerra Mundial, a solidariedade dos 
sírios-libaneses para com os brasileiros se solidificou, como comentado em 
jornal daquela época:

No dia das manifestações contra o bárbaro torpedeamento do “Paraná”,  
a colonia syria deu a mão aos brasileiros e veio para as ruas quasi que 
em peso, para protestar contra o crime dos piratas boches. E desde 
esse momento, não deixou de nos expressar a sua solidariedade.3

Elias Farhat, representando o “Centro Renascença Libaneza”, participa 
da cerimônia pública de comemoração da independência na então “Capital da 
República” em 1918.4 

Em 1922 a “colonia syria” no Paraná decide “tornar imperecível a co-
participação nos atos comemorativos da Patria” referidos ao centenário da 
independência do Brasil, e Elias Farhat compõe a comissão para

tomarem iniciativa do levantamento de um monumento expressivo 
do preço em que a colonia syria tem o nosso paiz: (...) uma estátua da 
liberdade em mármore de grandes dimensões para ser levantada em 
uma das praças de Curytiba.5

Elias Farhat foi eleito também Primeiro-Secretário da “Sociedade dos 
Operários do Batel”, em Curitiba, em 1927, adentrando também as questões 
trabalhistas.6

3	 A Rolha (SP), 17 de setembro de 1918, p. 10.
4	 Correio Paulistano 8 de setembro de 1918, p. 3.
5	 Diário da Tarde (PR), 9 de setembro de1922, p. 2.
6	 O Dia (PR), 17 de fevereiro de 1927, p. 5.



14 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Radicaliza seu empenho político
Elias Farhat radicaliza também sua luta política em favor da liberdade e 

soberania no Oriente Médio: em 1925 amplia o raio de ação através do “Comitê 
Pró Libertação dos Árabes”, do qual é um dos três diretores, e assina protesto 
dirigido à Liga das Nações (em Genebra), ao Senado Americano (em Washington), 
ao General Abd-El-Karim (da República do Riff), em defesa dos “povos riffenhos e 
syrios” que lutam por sua independência.

Temos notícias do firme empenho pelo qual Elias Farhat toma posição 
diante do que acontece na sociedade, em defesa de seu povo livre. Em 1926 ele 
colhe assinaturas para um protesto contra a publicação de certos artigos sobre 
a revolução na Síria. Chega a sofrer retaliação, publicada em jornais de grande 
circulação, acusando-o de incluir assinaturas não autorizadas.7 

Sua defesa radical da liberdade, autonomia e soberania da Síria e do Líbano 
frente ao domínio do Império Otomano e igualmente frente ao protetorado 
da França e Reino Unido no Oriente Médio, leva-o a participar ativamente 
também da grave contenda interna à “colônia sírio-libanesa” que resultou 
em divisão: Duas alas lutaram ferozmente entre si. A “Sociedade Patriotica 
Syrio-Libaneza” - constituída no Brasil com intuito de apoiar a independência 
da Síria contra o Império Otomano aderindo à presença da França na região 
-, e o grupo dos autodenominados “livres” travam violenta contenda pública. 
Interessante notar que ambos denunciam ao “Presidente do Estado de São 
Paulo” a impropriedade do outro grupo, através de notas de esclarecimento, 
indicando que não seriam confiáveis quanto a fidelidade ao Brasil: ou seja, 
ambos utilizam força política brasileira e argumentam sobre autenticidade da 
relação com o Brasil enquanto se enfrentam sobre questões do Oriente Médio: 
ao lado de estratégias de influência, o fato demonstra enraizamento de ambos 
os grupos à nova sociedade em que viviam.8

A divisão interna à comunidade sírio-libanesa se torna sempre mais 
pública e radical. Enfraqueceu revistas literárias e movimentos. Mas a resposta 
de Elias Farhat foi cada vez mais radical: assumiu dar o caráter de intensa crítica 
à revista “A Chibata”, de São Paulo, juntamente a dois parceiros (o proprietário 
e diretor S. Labaki e M. Abbud): os três eram autodenominados “os livres”: 
Entraram, em confronto explícito com a “Sociedade Patriótica Syrio Libaneza”, 
radicalizando a contenda através literatura. O assassinato de Salim Labaki (a 
tiros em local público) em 19199 e o desaparecimento de outro colega atestou 
o aviso que Elias Farhat recebera, na mesma noite, de que estavam tentando 
matá-lo. Diante do extremo limite e da perda dos dois companheiros, Elias 
Farhat decide deixar a admirada cidade de São Paulo, passando a trabalhar 
como mascate entre Mato Grosso e Paraná, aproveitando para passar por São 

7	 O Estado do Paraná (Edição da Manhã), 25 de fevereiro de 1926, p. 1. 
8	 A Rolha (SP), 17 de setembro de 1918, p. 10.
9	 Correio Paulistano, 15 de abril de 1919, p. 5.



15MIGUEL MAHFOUD
PERFIL DO POETA ELIAS FARHAT: CRÍTICO CONTUMAZ E LÍRICO ESPERANÇOSO 

Paulo eventualmente, e estabelecendo morada no Paraná. Mas não partiu da 
capital paulista como quem foge: faz questão de se pronunciar publicamente 
no funeral do colega assassinado reafirmando serem livres e, assim, vencedores 
(Farhat, 1975).

Pelo receio de associação ao inimigo “Império Alemão”, durante a Pri-
meira Guerra Mundial, a revista “A Chibata” era explicitamente vigiada pelas 
autoridades do Estado de São Paulo em ação integrada ao Ministério da Justiça 
e Negócios Interiores.10

Julia Gibran e Elias Farhat casam-se em Curitiba em 1921.

Estabelecido em Curitiba, casa-se em 1921 com Júlia Gibran, seu amor à 
primeira vista e por toda a vida, e estabelece moradia numa fazenda da família 
dela na localidade da Lapa, no Paraná, onde permanece até 1941 (Farhat, 1975).

10	 Anais da Câmara dos Deputados (RJ), edição 2, 1918, p. 130. 



16 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Radicaliza sua poesia
Elias Farhat, neste período inicial, radicaliza inclusive sua poesia: aban-

dona a inicial composição de poesias na modalidade jazal, oral, declamada em 
estrofes com linguagem coloquial e eventualmente como desafio, passando a 
compor versos com estrutura formal rigorosa e linguagem clássica, tratando 
com lirismo temas ligados à sua experiência de vida como exilado, migrante, 
amante ou como militante da liberdade política (mesmo sem ficar em função 
do programa de qualquer partido que seja), sempre fortemente crítico das 
contradições no campo político, religioso ou moral (Jayyusi, 2010; Jijel, s/d).

Em 1922, o poema “Se trouxermos os seculares cedros do Líbano...” de 
Elias Farhat vence o concurso nacional para fazer parte do “Monumento da 
Amizade Sírio-Libanesa” oferecido pela chamada “colônia” à cidade de São 
Paulo em homenagem ao centenário da independência do Brasil: A contenda 
no interior da comunidade sírio-libanesa estava tão forte que chega a polemizar 
a escolha do vencedor e impedir que os versos sejam colocados no Monumento, 
inaugurado em 1928. No entanto, aquele poema de Elias Farhat – que expressa 
a imensa gratidão e amor ao Brasil e aos brasileiros – permanece recorrente 
nos encontros das comunidades síria e libanesa no Brasil em todos esses anos, 
inclusive nos dias atuais.11 

Imagem do Monumento Amizade Sírio-libanesa veiculada pelo jornal Almanara

11	 Jornal Almanara (SP), ano X, n. 144, 27 de janeiro de 1977.



17MIGUEL MAHFOUD
PERFIL DO POETA ELIAS FARHAT: CRÍTICO CONTUMAZ E LÍRICO ESPERANÇOSO 

A partir de 1924, Elias Farhat participa de diversos eventos públicos 
declamando poemas: encontros promovidos pelas revistas de literatura árabe ou 
ligados às associações da “colônia sírio-libanesa”. Naquele ano a inauguração da 
biblioteca da “União Syria Paranaense” foi festejada com diversas manifestações 
culturais, dentre as quais a declamação de poemas por Elias Farhat antes de 
um “explendido baile”.12 

Em 1925 seu posicionamento se radicaliza: publica seu primeiro livro 
“Roubayah” com textos arduamente selecionados. Alguns poemas são 
publicados em português (tradução de Paulo Tacla) por jornais de grande 
circulação13, seu nome ganha ainda mais notoriedade como grande poeta e 
tornam-se mais frequentes os convites a encontros públicos, para declamação 
de seus poemas, em eventos “lítero-dançantes”, inauguração de bibliotecas, 
lançamento de programas de rádio etc.14

A publicação de que a Prefeitura de Curitiba aprovara um alvará a Elias 
Farhat em 1926,15 evidencia que ele continuava a trabalhar no comércio na 
região mesmo na fase de radicalização de sua dedicação à poesia. Testemunhos 
informam que ele fazia questão de não ter ganhos econômicos com a poesia, 
mesmo em momentos de dificuldades, frequentemente doando prêmios em 
dinheiro e ou escolhendo receber algum animal como prêmio, ao invés de valores 
em dinheiro. Sem dúvida, este é também um significativo fator da radicalização 
da importância de poesia na sua vida.

Elias Farhat participou de diversas revistas e seus círculos literários como a 
Al-Jadfd (entre 1919 e 1928) e a mais significativa é sua adesão à “Liga Andaluza 
de Literatura Árabe”, fundada em janeiro de 1933, em São Paulo, idealizada e 
dirigida pelo poeta Chikralla El-Jorr, diretor da revista “A Nova Andaluza”, 
do Rio de Janeiro,16 com apoio de diversos intelectuais sírio-libaneses com os 
seguintes objetivos anunciados na época: 

estreitamento de relações entre intellectuaes arabes espalhados pelo 
mundo, mais intercambio cultural entre os intellectuaes arabes do-
miciliados no Brasil, fundação de um clube literario e a publicação 
trimestral de um livro contendo as ultimas novidades literarias da-
quelles intellectuaes.17

12	 O Dia (PR), 17 de abril de 1924, p.1.
13	 O Dia (PR), 23 de outubro de 1925, p. 2.
14	 Cf., por exemplo, evento da “União Syria Paranaense” de 1925 (O Estado do Paraná, 10 de abril de 1925, 

p. 4) e da “Liga Patriótica Syria” em que Farhat participa declamando seus poemas.  (Correio Paulistano, 
6 de julho de 1934, p. 4). Em 1968 declama poemas ao vivo em programa da Rádio Santa Felicidade no 
Paraná (Diário do Paraná, 23 de outubro de 1968, p. 3).

15	 A república (PR), 14 de setembro de 1929, p. 3 e 18 de setembro de 1929, p. 3.
16	 Diário de Notícias (RJ), 29 de janeiro de 1933, p. 10. 
17	 A Gazeta (SP), 9 de fevereiro de 1933, p. 3. 
	 Cf. Gazeta de Notícias (RJ), 1 de setembro de 1935, p. 10. Cf. também Gazeta de Notícias (RJ), 19 de 

setembro de 1935, p. 10.



18 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Revista al-Usbuat, São Paulo, jan. e fev. 1951
com poema de Elias Farhat.

Conservada na Biblioteca da USEK, Líbano.18

Em 1935 Elias Farhat figura com destaque na celebração do milenário do 
falecimento de Al-Mutanabbi, promovida pela Liga Andaluza de Literatura 
Árabe, para a qual

mais de três mil pessoas affluiram aos pomposos festejos, para assistir 
os maiores nomes da poesia árabe da época como Rachid El-Curi, Elias 
Farhat, Nasser Simhan, Jorge Hassun, Chafik Maluf e Taufik Corban.19 

O amplo reconhecimento da qualidade literária excepcional da Liga 
Andaluza, avaliada como responsável por uma renovação da literatura árabe 
universal levada a cabo pela diáspora sírio-libanesa no Brasil (em paralelo à 
renovação que se deu na mesma época pela diáspora nos Estados Unidos da 
América, tendo como ícone emblemático o grande Khalil Gibran), conviveu 

18	 Agradecimento à Câmara do Comércio Brasil-Líbano, à Universidade do Espírito Santo de Kaslik e 
Biblioteca Mário de Andrade (capital paulista).

19	 Gazeta de Notícias (RJ), 19 de setembro de 1935, p. 10.



19MIGUEL MAHFOUD
PERFIL DO POETA ELIAS FARHAT: CRÍTICO CONTUMAZ E LÍRICO ESPERANÇOSO 

com fortes críticas destrutivas em meio às diversas contendas, seja contra as 
iniciativas políticas e literárias da comunidade sírio-libanesa, seja contra os posi-
cionamentos conscientes, claros, críticos e intransigentes do próprio Elias Farhat 
(Jayysi, 2010). Ele tinha como preceito para si próprio afirmar a verdade, ainda 
que perdesse o amigo (inclusive, explicitado no seu famoso poema Delírio)20 
fazia questão de ser claramente crítico frente a incoerências de costumes ou de 
posicionamento no campo da política e religião. Autodenominava-se “livre pen-
sador” e isso implicava em conviver em meio a forte tensão. Inclusive, conviver 
com acusações de imoralidade21 devido ao peso de suas críticas contundentes 
a quem quer que seja, ou devido a explicitação de sua própria experiência de 
sensualidade em alguns poemas. Eis um exemplo de crítica da época:

Elias Farhat, em São Paulo, utilizando-se da Revista “O Oriente”, 
publica ainda hoje artigos insultuosos e de baixo calão (...) mostrando 
a todos a sordidez do espírito pequenino e amesquinhado do escriptor 
que apenas se preoccupa em ferir as pessôas de senso com o guante da 
sua pérfida libertinagem.22

A consciente manutenção de sua postura de “livre-pensador” em meio a 
essas tensões é, sem dúvida, um sinal significativo da radicalização de sua poesia 
e do lugar que ela ocupa em sua vida pessoal assim como em seu empenho 
político.

Em 1941 decide mudar-se do Paraná – sua primeira raiz brasileira, onde 
formou família com Júlia e os quatro filhos – indo morar em Minas Gerais 
(inicialmente em Juiz de Fora e Bicas – junto a seus parentes – e logo depois em 
Belo Horizonte) “por sentir-se muito à vontade convivendo com os mineiros. 
Apreciava suas histórias e seu modo de ver as coisas”, segundo relato da época.23

A força política da poesia é muito significativa na cultura sírio-libanesa. 
No Brasil, nas décadas de 1920 -´30 -´40 várias revistas de literatura árabe tinham 
significativa produção e funcionavam como locus de encontros e debate político 
entre autores. Especialmente em São Paulo e no Rio de Janeiro (na época, capital 
federal) várias revistas se estruturam como valorização da cultura e língua árabe 
publicando em árabe. Inclusive resistindo diante das pressões sociais e políticas 
quando o presidente Getúlio Vargas proibiu as revistas em língua estrangeira:24 
estabeleceram criativa relação com o país ao publicar literatura brasileira em 
árabe, divulgando a cultura brasileira à comunidade local de língua árabe.

20	 “Que queres tu visitando um velho sincero / que adora a verdade mesmo perdendo os amigos?” (Farhat, 
2025, p. 113).

21	 Cf. Gazeta de Notícias (RJ), 8 de setembro de 1936, p. 8.
22	 Gazeta de Notícias (RJ), 8 de setembro de 1936, p. 8.
23	 Diário do Paraná, 27 de novembro de 1976, p. 1, anexo.
24	 Diário do Paraná, 20 de dezembro de 1947, p. 1.



20 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Curioso notar a consistente relação entre poesia e política na tradição 
árabe: É algo bastante estabelecido que um verso “quebrado” ou mal conjugado 
resulta em perda de confiança no autor ou veiculador, resulta em repúdio. É 
o que explica o fracasso de Hitler entre os árabes em 1941, segundo notícia da 
época veiculada em jornal de grande circulação: 

Os psicólogos mobilizados pelo sr. Hitler para ataques psíquicos e 
guerras de nervos foram infelizes no Oriente Médio. Os primeiros 
boletins nazistas diziam aos árabes que Hitler era enviado de Allah. O 
“truc” revoltou os muçulmanos, que acreditam ser Moamed o último 
profeta e tomaram Hitler por um falso. Outros boletins pregaram 
o massacre dos judeus. Esse incentivo para o crime foi repudiado 
também, porque os árabes são irmãos raciais dos judeus e a mãe do 
profeta era judia. A inferioridade foi tamanha que os versos saíram 
“quebrados” e o árabe prefere ser apunhalado a ouvir versos assim.
O sr. Hitler, ao mandar distribuir os boletins em versos, visou certa-
mente demonstrar o seu amor à poesia, em desacordo com os seus fei-
tos - que estão suprimindo a poesia do mundo. No Oriente acreditam 
que os árabes desaparecerão, se a poesia perecer.25

Reconhecimento internacional do poeta
A partir da publicação de seu livro Roubayah, em 1925, (Farhat, 1954) o 

reconhecimento da contribuição literária de Elias Farhat aos movimentos sociais 
e políticos em curso no Oriente Médio foi se tornando sempre mais evidente. 
Sua poesia realista – no sentido de refletir a experiência do autor apresentada 
com forte lirismo ao mesmo tempo que enraizada em sua cultura em geral e 
no preciso momento histórico em particular –, encontrou eco no ser humano 
comum com seus dramas sociais e pessoais, assim como recebeu plena acolhida 
pelos movimentos libertários, seja qual for a referência religiosa de base. Aquela 
primeira obra apresenta várias reflexões e perplexidades diante dos desafios sociais 
e políticos: Tornou-se alento e injetou força e esperança seja a quem silenciosa e 
individualmente resiste, seja a quem explicitamente se organiza para alguma 
ação revolucionária (como foi o caso da Síria ou da questão palestina, por 
exemplo).

A mesma obra apresenta também a experiência vivida do exilado: suas 
dificuldades, a saudade da terra de origem ao mesmo tempo que se maravilha 
com a novidade da natureza, bem como da nova sociedade encontrada. 
A população do Oriente Médio, particularmente da Síria, Líbano e Egito 
encontraram notícias vivenciais do além-mar, até então imaginado com 
dificuldade por falta de recursos culturais: o Brasil pôde ser conhecido pelas 

25	 Diário de Notícias (RJ), 10 de julho de 1942, p. 11.



21MIGUEL MAHFOUD
PERFIL DO POETA ELIAS FARHAT: CRÍTICO CONTUMAZ E LÍRICO ESPERANÇOSO 

vivências elaboradas com sensibilidade do Oriente Médio, sedimentando um vivo 
interesse coletivo por esse país assim como por toda a América, sabidamente em 
desenvolvimento. Com o lirismo de Farhat, a ponte com o Brasil se constituiu 
duradoura porque criativa, sincera e experiencial ao mesmo tempo, solicitando 
os leitores a ativarem seus recursos afetivos, assim como de capacidade de 
elaboração de sentidos da própria experiência pessoal e coletiva, e recursos 
próprios do enraizamento cultural no enfrentamento dos dramas históricos.

Desde o primeiro livro, sua obra literária é ancorada no Novo Mundo 
examinado com o olhar de quem está enraizado numa cultura milenar, de 
modo que a força, decisão, crítica e liberdade com que o sujeito lírico enfrenta 
qualquer campo específico da vida encontra significativa ressonância nos 
processos sociais, políticos e históricos no Oriente Médio.

Assim, a acolhida da literatura de Elias Farhat se deu pelos sujeitos de 
todos os extratos sociais, dos mais diversos movimentos culturais, de todas as 
idades, mantendo vivo interesse mesmo com o passar dos anos.

Em 1932 publica, no Brasil, em árabe, a coletânea Diwan Farhat: três 
volumes de poesia intitulados Primavera, Verão e Outono. Mantém a mesma 
ancoragem e o mesmo enfrentamento de questões existenciais e históricas, 
tematizando diferentes fases da vida humana. A repercussão no Oriente Médio 
e na comunidade sírio-libanesa no Brasil é semelhante à anterior.

Em 1948, no Egito, a Academia da Língua Árabe Fuad I (desde a revolução 
de 1952, denominada de Academia da Língua Árabe), organizou um concurso 
internacional de poesia árabe. Elias Farhat foi vencedor e desde então passa a 
ser chamado de “Príncipe dos Poetas Árabes”. A revista daquela Academia, 
intitulada Al-Risala, em seu número 778 (16.o ano) de 1948, na página 627 
anuncia:

O professor Elias Farhat foi um dos vencedores do concurso de poesia 
realizado este ano pela Academia de Língua Árabe Fouad I. É um 
imigrante árabe residente no Brasil e ganhou um prêmio de setenta 
libras.
Lhe seria enviado mais tarde.
Enfim, a Assembleia recebeu uma carta do Professor Elias informando 
que doa seu prêmio à Palestina e espera que este seja transferido para 
a Liga de Estados Árabes, sendo adicionado aos fundos para os quais 
já contribui para a Palestina. O professor afirma em sua carta que este 
prêmio é todo o dinheiro que possui.



22 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Al-Risala, n. 778, 1948

O gesto de Farhat doar o prêmio em dinheiro à causa palestina é 
frequentemente lembrado por seus parentes e conhecidos como emblemático do 
horizonte amplo, de sua criatividade empenhada e, sobretudo, de sua liberdade. 
Aquele gesto de consciência política e desprendimento radical contribui para 
que sua figura seja conhecida e admirada por muitos.

Na década de 1950, Elias Farhat foi várias vezes convidado a participar 
de eventos de caráter internacional, a declamar seus poemas em homenagem a 
autoridades etc: foi chamado a declamar poemas na “sessão lítero-musical” para 
a recepção ao embaixador da Síria, Omar Abou Richeh em passagem por São 
Paulo em 1950.26 Mesmo antes, já em 1946, Elias Farhat fez parte da comissão que 
recebeu no aeroporto do Rio de Janeiro o Ministro Plenipotenciário do Líbano 
no Brasil, o Sr. Youssef El Sauda, chegando a declamar o poema Disseram-me: 
chegou o ministro dedicado especialmente a ele (Farhat, 2025).27

O mesmo ministro, El Sauda, entregou, em 1953, a “medalha de primeiro 
grau” do governo Sírio a Elias Farhat em cerimônia solene na União Síria-
Brasileira, em Belo Horizonte. Considerando que em 1950 começava a Segunda 
República Síria, com nova constituição e independência da França, a homenagem 

26	 Correio Paulistano (SP), 13 de junho de 1950, p. 1.
27	 Revista da Semana (RJ), n. 5, 2 de fevereiro de 1946, p. 35.



23MIGUEL MAHFOUD
PERFIL DO POETA ELIAS FARHAT: CRÍTICO CONTUMAZ E LÍRICO ESPERANÇOSO 

a Elias Farhat parece ser reconhecimento de sua participação no processo de 
conquista de autonomia e soberania síria.

Em 1952 Elias Farhat publica, no Brasil e em árabe, Sonhos de Pastor (Farhat, 
1952) e em 1954, ainda no Brasil, reedita os seus primeiros quatro livros como 
um único conjunto intitulado Diwan Farhat: Roubayah, Primavera, Verão e 
Outono. (Farhat, 1954). Evidente sinal da grande repercussão que sua obra teve 
no Brasil e no exterior.

É convidado a diversos jantares em sua homenagem em Minas Gerais: 
Uberlândia e Uberaba, em 1957; em Juiz de Fora em 1959 como despedida co-
memorativa da viagem que estava por realizar ao Oriente Médio; em 1966 foi 
homenageado pela comunidade síria e libanesa com um banquete na União 
Síria Brasileira, em Belo Horizonte, na ocasião de seu jubileu literário pelos 50 
anos da publicação de seu primeiro livro.

Em 1959, Elias Farhat compõe a comitiva de duas pessoas que acompa-
nharam o ministro Jamal El-Farra, da República Árabe Unida, em visita a Curi-
tiba.28 Certamente devido ao reconhecimento de sua participação no processo 
que resultou na união entre Egito e Síria, valorizado pelo poeta como esperança 
da união efetiva entre todos os países do Oriente Médio num pan-arabismo.

A República Árabe Unida convidou Elias Farhat e sua esposa Julia Gibran 
Farhat a fazerem uma longa viagem ao Oriente Médio, por quase um ano, com 
todas as despesas pagas pelo governo da RAU, visitando diversos países, rea-
lizando encontros com autoridades políticas e literárias, proferindo palestras 
e declamação de poemas em diversos centros de cultura, vilas etc.29 A viagem 
foi realizada, com duração de quase um ano em 1959 e 1960: visitaram diver-
sas localidades no Líbano (incluindo sua Kfarshima), Síria, Egito e Palestina. 
Em toda parte, autoridades civis e religiosas, literatos e políticos, bem como 
população de todas as classes sociais e todas as idades recebem o poeta com 
grande entusiasmo. (Farhat, 1975). Durante a viagem ao Oriente Médio Farhat 
foi “condecorado pela RAU com as “Ordens da República”, e pelo governo 
libanês, condecorado com a “Ordem do Cedro”.30

28	 O Dia (PR), 11 de janeiro de 1959, p. 7.
29	 Diário do Paraná, 27 de fevereiro de 1959, p. 1.
30	 O Dia (PR), 22 de outubro de 1960, p. 3.



24 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Elias Farhat e Julia Gibran Farhat em visita a Kfarshima

Em 1959 o Ministério da Cultura da Síria publica, em Damasco, o livro 
Wizārat al-Thaqāfah waal-Irshdā al-Qawmi al-’Urubah tukarrimu Ilyās Farhat. (O 
poeta Elias Farhat foi homenageado) comentando sua grande visita ao Oriente 
Médio (Síria, 1959).

Elias Farhat homenageado no Oriente Médio em 1959



25MIGUEL MAHFOUD
PERFIL DO POETA ELIAS FARHAT: CRÍTICO CONTUMAZ E LÍRICO ESPERANÇOSO 

De volta ao Brasil, em maio de 1960 profere palestra sobre a viagem ao 
Oriente Médio no “Salão da Filosofia” no Edifício Acaiaca, em Belo Horizonte; 
em outubro do mesmo ano, a República Árabe Unida homenageou Elias Farhat 
no Clube Curitibano, em Curitiba.31 Diversos convites a Elias Farhat passam 
a se referir às impressões da viagem ao Oriente Médio e recebe homenagens 
“pelos serviços prestados à causa árabe”, em Curitiba,32 e também em 1966 é 
recebido ali novamente como “o maior poeta da atualidade de língua árabe”33; 
em 1968 matéria da revista Manchete, de circulação nacional, se refere a Elias 
Farhat como o “Drummond do País dos Cedros”.34

Em 1965 e 1967 são publicados pelo Ministério da Cultura da Síria, os 
livros “O contador de histórias” (Qāla al-rāwī ) (Farhat, 1965) e “Frutos temporões” 
(Fawākih rij’iyyah) (Farhat, 1967) respectivamente. Também em 1967, no Egito, 
foi publicado o livro “Aproximação ao inverno” (Matla’ al-shitā) (Farhat, 1967a).

Em 1975, ano anterior ao de seu falecimento, Elias Farhat publica em 
Belo Horizonte, em árabe, seu livro As minhas memórias entre alvorecer e o ocaso 
da vida, (Farhat, 1975) descrevendo encontros significativos ao longo de toda 
a sua vida, mas principalmente na viagem ao Oriente Médio em 1959 e 1960, 
incluindo poemas com que foi homenageado por importantes personalidades 
do campo literário universal.

O lirismo de Elias Farhat
Examinemos agora o lirismo próprio deste poeta. 
Há na poesia de Elias Farhat uma clara tendência à totalidade, expressa na 

busca de considerar algum objeto ou tema sob vários pontos de vista. Assim 
o real se manifesta complexo, aberto, maior do que imediatamente se poderia 
considerar, e o lirismo tem a função justamente de abrir caminho em direção 
à complexidade. 

Assim, a natureza é tomada como suporte para figurar a realidade 
complexa. Por exemplo, para descrever sua experiência de vida no Paraná, 
comenta que ali seu coração “floresceu” e o amor “frutificou”; Belo Horizonte, 
em Os brilhantes no colo negro é evocada pelo odor dos campos, a aridez da areia 
e a rudeza do rochedo. Como outro exemplo, no poema Canto às netas ausentes, 
ele enfoca sua consciência da própria velhice através da imagem de “tenros 
brotos deste tronco envelhecido”. Ao considerar a vivência de impermanência 
da imaginação diante do real, o poeta a toma como maré que “não escapa ao 

31	 Diário da Tarde (PR), 18 de outubro de 1960, p. 6.
32	 O Dia (PR), 22 de outubro de 1960, p. 6.
	 O Dia (PR,) 25 de outubro de 1960, p. 4.
	 Paraná Esportivo (PR), 22 de outubro de 1960, p. 3.
	 Última Hora (PR), 22 de outubro de 1960, p. 2.
33	 Diário do Paraná 18 de fevereiro de 1966, p. 1, 2o caderno.
34	 Manchete, n. 851, 1968, p. 90.



26 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

fluxo e refluxo e a dura realidade surge sem feitiço”. (Farhat, 2025, p.103).
Paradoxalmente, a complexidade da vida é apontada por sua negação, o 

valor da presença é evidenciado pela ausência: sentindo falta da presença das 
netas, a casa se assemelha a túmulo, o lugar da vida que já não há.

A impermanência pode também suscitar percepções mais profundas, 
como a descrita por Farhat em Poente em Belo Horizonte: ali o poeta revela que 
durante o pôr-do-sol, quando tudo se altera rapidamente, na pouca nitidez dá-
se uma nova percepção através do sutil: 

Mesmo que céleres passem e como relâmpago se desfaçam, deixam 
no espírito enlevado de beleza viva impressão. (...) Para mim estas 
imagens são traçadas pelas auras. (...) És para mim o guia que conduz 
à sempre terna beleza (Farhat, 2025, p. 96 - 97).

Considerando a velhice como dramático bater em retirada do campo 
sensual, em Delírio o poeta lança mão da imagem da natureza como “maré 
recuada da vida, sem esperança de vê-la avançar” (Farhat, 2025, p. 109). Ondas 
que se perderam no oceano são tomadas para figurar os anos que passam e 
não voltam.

Sabendo não ter resposta suficiente à pergunta sobre como sua vida acon-
teceu, o lirismo lhe permite – através da natureza – considerar o não-sabido: 
tomar, pela simplicidade do acontecimento, o complexo mistério da vida pessoal 
evanescente, sem perder sua grandiosidade: “Será que se contam as ondas que 
se perderam no oceano?”, questiona em Delírio (Farhat, 2025, p. 109).

Sua postura considera claramente o limite mas não o leva ao desgosto, 
pois mesmo idoso (quando entre ele e as belas há agora “um muro”), ao ser 
olhado – como mágica – vêem “neste deserto um oásis”, e despertam seu coração 
pronto a desafiar a morte como “um morto que desafia seus coveiros, achando 
que ainda voltará a viver”, no dizer do poeta em Delírio (Frahat, 2025, p. 111). 
Trata-se da consciência da dinâmica pessoal despertada pelo real (Mahfoud, 
2022, 2025), e da postura humana da vida pessoal diante da consciência da morte, 
que o filósofo Paul Ricoeur (2012) chamou de “vivo até morrer”.

A desproporção é claramente enfrentada através do lirismo lançando mão 
da natureza: ondas se perdem no oceano, a bela vê um oásis neste deserto, e 
ela está “em meu coração como um rouxinol num galho seco que só serve para 
o fogo”, a presença da bela “foi uma carga elétrica que queimou meu solo e 
não poupou meu céu”, “minha juventude se foi como o verão” (Frahat, 2025, 
p. 111). E o poeta continua a ser si mesmo na vivência da desproporção ou do 
limite e seu decorrente sofrimento: “Conservo ainda minha sensibilidade para 
ver esse mundo como roda e para aumentar com o tempo meu sofrimento” (em 
Delírio, Farhat, 2025, p. 113).

Também a fugacidade do real é tema dramático, enfrentado liricamente 
com elementos da natureza, como em seu poema Delírio (Farhat, 2025 p. 115):



27MIGUEL MAHFOUD
PERFIL DO POETA ELIAS FARHAT: CRÍTICO CONTUMAZ E LÍRICO ESPERANÇOSO 

Eras uma alma num corpo de luz. Todas as vezes que eu queria tocá-
la, a luz se transformava em fogo. Todas as vezes que eu tentava beijar 
teus olhos, eles sumiam. Todas as vezes que eu me inclinava para a 
direita tentando alcançá-la, ela se inclinava para a esquerda. (...) O 
pássaro do amor já voou com os anos da minha vida.

Totalidade, complexidade, impermanência, desproporção, fugacidade: 
termos que definem a posição existencial de Elias Farhat, assim como 
evidenciada em seus poemas. Termos que definem também o que vem sendo 
chamado de experiência elementar (Giussani, 2017), a vivência básica do real 
que ativa o dinamismo pessoal (Mahfoud, 2022, 2025) ao mesmo tempo que 
apreende o real em sua complexidade e seu significado. Trata-se da

natureza do nosso eu enquanto se exprime em certas perguntas: “Qual 
é o significado último da existência?”, “Por que existem a dor, a morte? 
Por que, no fundo, vale a pena viver?”. Ou, a partir de outro ponto de 
vista: “De que e para que é feita a realidade?”. (...) Coloca-se dentro da 
realidade do nosso eu no nível dessas perguntas: coincide com aquele 
compromisso radical do nosso eu com a vida, que se mostra nessas 
perguntas. (Giussani, 2017, p. 73).

Esse dinamismo vem sendo chamado também de senso religioso, inde-
pendentemente de alguma adesão a uma forma específica de religiosidade. É 
o caso da vivência de Elias Farhat: crítico às diversas formas de religiosidade, 
vive o senso religioso como abertura ao todo e à complexidade como exigência 
de verdade. A vive como exigência de sentido amplo diante das diversas nega-
ções - sociais, históricas ou pessoais. Assim, na experiência de que tudo muda 
rapidamente e no crepúsculo a nitidez se perde, Farhat faz a experiência de 
que “deixam, no espírito enlevado, de beleza viva impressão”. E “ao mostrar-te 
miríades de coisas do nada extraídas, desejarias se eternizassem”. Eis a força de 
sua experiência pessoal, de sua presença no mundo, de sua poesia.

A guisa de conclusão
Se a ênfase de Farhat, em todos os seus campos temáticos, é o posicio-

namento radical, sua crítica contumaz, sua intransigência pela verdade, como 
não se tornou um político revolucionário? Se seu temperamento sanguíneo o 
levou a travar contínuas batalhas, como não se tornou isolado e desgostoso? 
Se seus poemas se tornaram famosos expressando sempre seu ponto de vista, 
como não se tornou egocêntrico?

Como o adolescente Farhat encontrava seus temas poéticos contemplando 
a natureza e a cidade desde o adro da Igreja do Mosteiro de Santo Antonio em 
Kfarshima, assim também o poeta maduro continuou a colher na natureza e na 



28 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

cidade as referências fundamentais para ir em direção à totalidade, à comple-
xidade do real, superando tentações de autocentramento e de intransigências. 
Para ele, os elementos da cidade remetem aos da natureza, e vice-versa, numa 
tentativa de colher a totalidade e sua complexidade libertadora. O modo de 
apreender a cidade é recuperar sua radical e escondida intimidade com a natu-
reza, e o modo humano de tomar a natureza é o do cidadão: inteireza dinâmica, 
nunca encerrada.

Assim, ele pôde tematizar a radical necessidade de liberdade diante de 
tantas formas de dominação. Pôde continuar a desafiar o poder mesmo na des-
proporção de forças. Pôde viver a dinâmica própria do senso religioso, ainda 
que não o tomasse como filiação religiosa. Pôde ser “livre pensador” de fato.

Ainda que a esperança pudesse ser colocada em xeque diante da clareza 
das limitações e incoerências contínuas em todos os campos da vida, sua atitu-
de de atenção à complexidade e inteireza conduzia seu olhar a uma perfeição 
maior, à espera de sua realização. Neste sentido, sua esperança não é baseada 
em algo ilusório ou ideológico. Para Farhat, a esperança vem da verdade, que 
tanto amava: vem da verdade de um amor vivido ou apenas desejado; vem da 
verdade sobre si mesmo que se manifesta na realidade assim como é (como 
explicitado no poema Khaled e Issam, sobre seus dois filhos) (Farhat, 2025); a 
esperança vem da verdade da experiência ainda que em situações de sofrimento 
ou limite; vem da verdade de tomar o real em sua tensão com a totalidade. A 
criação poética permite a Farhat viver sua complexidade de experiência pessoal 
e assim abrir caminho para que muitos possam vivenciá-lo também. É uma força 
pessoal, social, cultural e política. Assim, sua postura de guerreiro se coaduna 
com o lirismo do poeta. E o crítico contumaz é também lírico esperançoso. 

Elias Farhat: crítico contumaz e lírico esperançoso

Testemunhas nos relatam de que ao funeral de Elias Farhat, em Belo 
Horizonte em 1976, acorreram diversas pessoas, de todos os campos da vida 
do poeta: parentes, vizinhos, amigos, membros da comunidade síria e libanesa, 



29MIGUEL MAHFOUD
PERFIL DO POETA ELIAS FARHAT: CRÍTICO CONTUMAZ E LÍRICO ESPERANÇOSO 

autoridades do campo político, famosos da área da literatura... Um parente 
próximo, argutamente percebeu que o poeta havia brigado com todos os 
presentes e, no entanto, ali estavam com grande proximidade e admiração por 
aquele ser humano excepcional. Cena que documenta aquela personalidade 
sincera, radical, crítica contumaz que com lirismo esperava – na vida pessoal e 
na história social – a irrenunciável verdade.

Referências
AL-RISALA, Cairo, ano 16, n. 778, 1948. Acesso https://www.noor-book.com/en/book/
review/644087 25 de janeiro de 2025.

BADAWI, M. M. A critical introduction to modern arabic poetry. New York: Cambridge University 
Press, 1975.

CURY, G. Além das fronteiras: a Liga Andaluza de Letras Árabes no Brasil do século XX.  Revista 
Latinoamericana de Ciencias de la Comunicación, v. 18, n. 32, 2020. DOI: https://doi.org/10.55738/
alaic.v18i32.601.

FARHAT, E. Ahlām al-rā ‘ī {Sonhos de pastor}, São Paulo: O Oriente, 1952.

FARHAT, E. Rubáiyat. São Paulo: Safady, 1954. (Diwān Farhāt, 1)

FARHAT, E. Al-Rabī’ {Primavera}. São Paulo: Safady, 1954. (Diwān Farhāt, 2)

FARHAT, E. Al-Sayf .{Verão}. São Paulo: Safady, 1954. (Diwān Farhāt, 3)

FARHAT, E. Al-Kharīf  {Outono}. São Paulo: Safady, 1954. (Diwān Farhāt, 4)

FARHAT, E. Qāla al-rāwī {O contador de histórias}. Damascus: Syrian Ministry of Culture, 1965

FARHAT, E. Fawākih rij’iyyah {Frutos temporões}. Damascus: Syrian Ministry of Culture, 1967.

FARHAT, E. Matla’ al-shitā {Aproximação do inverno}. Cairo: Maktabat al-Qāhirah, 1967a.

FARHAT, E.  ذكرياتي بين صباح الحياة ومشائها {As minhas memórias entre alvorecer e o ocaso da vida}. Belo 
Horizonte: O Oriente, 1975.

FARHAT, E. Apelo das nuvens lacrimosas: poemas de nostalgia e esperança. Edição bilingue árabe 
– português. Editores: Miguel Mahfoud, Samir Barghouti. Brasília: Edições Câmara, 2025.

GIUSSANI, L. O senso religioso. Tradução de Paulo Afonso E. Oliveira. Jundiaí: Paco, 2017.

HASHEMI, M.; QAZVINI, M. N.   إىل الوطن يف شعر بعض من شعراء املهج الغربة واحلنني  قسوة   A dor do} ر 
exílio e a saudade de casa na poesia de poetas selecionados da diáspora}.  ملة اللغة العربية وآداهبا, v. 10, n.3, 
p. 511-531, 2014. .https://jal-lq.ut.ac.ir/article_53664_75552ed1264c45b5232cdd7e368cedae.pdf 
Acesso em 25 de janeiro de 2025.

JAYYUSI, S. K. Ilyas Farhāt (1893-1976). In ALLEN, R. (Ed.) Essays in Arabic Literary Biography: 
1850-1950. Wiesbaden (Alemanha): Harrassowitz Verlag, 2010, p. 86-93

JIJEL UNIVERSITY. العربي المهجري  //:S/d. Acesso: https .{Literatura da Diáspora Árabe} . الأدب 
elearning.univ-jijel.dz/course/view.php?id=6125 . 25 de janeiro de 2025.

JUBRAN, S. A.-C. Fluxo e refluxo da tradução literária entre o árabe e o português no Brasil. In 
HASSAN, W. S. O mundo árabe e o Brasil. Rio de Janeiro: Makunaima; Niterói: EdUFF, 2024, p. 
271 – 191.



30 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

MAHFOUD, M. Experiência elementar em psicologia: aprendendo a reconhecer. 2 ed. Belo 
Horizonte: Artesã, 2022.

MAHFOUD, M. (Org.). Experiência elementar em dimensão relacional: fundamentos e atualidades. 
Belo Horizonte: Artesã, 2025.

MAJIDI, H. التحليل والنقد.  لشخصية وأدب إلياس فرحات شاعر العرب في المهجر . (Análise e Crítica da Personalidade 
e Literatura de Elias Farhat, Poeta dos Árabes no Exílio), إضاءات نقدية {Análises Críticas} n.20, p. 109-
125, 2011. Acesso: https://ensani.ir/file/download/article/20130807165636-9838-16.pdf em 25 
janeiro 2025.

MAZZOLA, L. S.; SANTOS, S. C. Literatura e imprensa árabe: experiência migratória Sírio- 
Libanesa no Brasil. Entrelaces, v. 1 , n. 18, p. 173-188, Out.-Dez., 2019,. https://periodicos.ufc.br/
index.php/entrelaces/article/view/40894

RICOEUR, P. Vivo até a morte: seguido de fragmentos. Tradução de E. Brandão. São Paulo: Martins 
Fontes, 2012.

SÍRIA. Wizārat al-Thaqāfah waal-Irshdā al-Qawmi al-’Urubah tukarrimu Ilyās Farhat. {O poeta Elias 
Farhat foi homenageado}. Damasco: Ministério da Cultura, 1959.

Referências de documentos citados

A Gazeta (SP), 9 de fevereiro de 1933, p. 3. 

A república (PR), 14 de setembro de 1929, p. 3.

A república (PR), 18 de setembro de 1929, p. 3

A Rolha (SP), 17 de setembro de 1918, p. 10.

Almanara (SP), ano X, n. 144, 27 de janeiro de 1977, p.1.

Anais da Câmara dos Deputados (RJ), edição 2, 1918, p. 130. 

Correio Paulistano, 15 de abril de 1919, p. 5.

Correio Paulistano, 13 de junho de 1950, p. 1.

Correio Paulistano, 6 de julho de 1934, p. 4. 

Correio Paulistano, 16 de agosto de 1915, p. 2.

Correio Paulistano, 6 de setembro de 1915, p. 4. 

Correio Paulistano 8 de setembro de 1918, p. 3.

Diário da Tarde (PR), 9 de setembro de1922, p. 2.

Diário da Tarde (PR), 18 de outubro de 1960, p. 6.

Diário de Notícias (RJ), 29 de janeiro de 1933, p. 10.

Diário de Notícias (RJ), 10 de julho de 1942, p. 11.

Diário do Paraná, 20 de dezembro de 1947, p. 1.

Diário do Paraná, 27 de fevereiro de 1959, p. 1.

Diário do Paraná, 18 de fevereiro de 1966, p. 1, 2o caderno.

Diário do Paraná, 23 de outubro de 1968, p. 3

Diário do Paraná, 27 de novembro de 1976, p. 1, anexo.



31MIGUEL MAHFOUD
PERFIL DO POETA ELIAS FARHAT: CRÍTICO CONTUMAZ E LÍRICO ESPERANÇOSO 

Gazeta de Notícias (RJ), 1 de setembro de 1935, p. 10.

Gazeta de Notícias (RJ), 19 de setembro de 1935, p. 10.

Gazeta de Notícias (RJ), 8 de setembro de 1936, p. 8

Manchete, n. 851, 1968, p. 90.

O Dia (PR), 17 de abril de 1924 p. 1. 

O Dia (PR), 23 de outubro de 1925, p. 2.

O Dia (PR), 17 de fevereiro de 1927, p. 5.

O Dia (PR), 11 de janeiro de 1959, p. 7.

O Dia (PR), 22 de outubro de 1960, p. 3.

O Dia (PR), 22 de outubro de 1960, p. 6.

O Dia (PR,) 25 de outubro de 1960, p. 4.

O Estado do Paraná (Edição da Manhã), 25 de fevereiro de 1926, p. 1.

O Estado do Paraná, 10 de abril de 1925, p. 4

Paraná Esportivo (PR), 22 de outubro de 1960, p. 3.

Revista da Semana (RJ), n. 5, 2 de fevereiro de 1946, p. 35.

Última Hora (PR), 22 de outubro de 1960, p. 2.





Elias Farhat: prosopografia e fortuna crítica

Thariq Mohamede Osman1

Aos deveras sábios questionava: “De Kfarchima és?” Se a resposta fosse 
sim, nenhuma surpresa. Se não, vinha a réplica: “Estou convicto de que algum de 
teus pais ou avós tenha nascido lá, passado por lá ou aprendido com alguém de 
lá.” Essa anedota é de Nassif Yázigi, ao falar da terra fértil em cultura e sabedoria 
chamada Kfarchima, vilarejo do Líbano que, entre suas colinas cobertas de 
oliveiras e vinhedos, advieram os Yázigi, os Chumayel, os Taqla, os Kassbani e, 
o cerne deste capítulo, Elias Farhat, que descrevia sua terra da seguinte forma:

Kfarchima, vilarejo situado ao sudeste de Beirute, em limite com 
Choueifat, Al-Hadath e Wadi Chahrur. Ali termina a costa e se inicia 
a montanha. É abundante em águas, rica em pomares, de vegetação 
exuberante. Suas moradas erguem-se sobre duas colinas opostas, en-
tre as quais correm os jardins. Há uma terceira colina, onde encon-
tramos o mosteiro de Al-Qarqafa, cercada belos e tenros pinheiros. 
Assim é Kfarchima: duas colinas planas e paralelas, como se fossem 
as asas de um pássaro, ali também, uma colina ao centro, altaneira, tal 
qual o peito do pássaro. Ainda há o cume dessa colina elevada, onde 
está o mosteiro, tal qual uma cabeça revestida por uma plumagem 
verde. (Farhat, 1975, p. 8)

Sobre a data de nascimento, sabemos por fonte autobiográfica que é 8 de 
dezembro de 1893, embora nos deparamos com diversas divergências terceiras por 
parte da memorialística sobre o autor. Há quem declarara a data de 1891, a data 
de 1900 e a data de 1901. Tanto Saidah (1964) como Naouri (1956), reafirmam 
data da fonte autobiográfica. O ano de 1901, aparece em dois documentos civis 

1	  Graduado em Letras (Árabe e Português), pela Universidade de São Paulo. Membro do grupo TARJAMA- 
CNPQ. Tradutor de A Menina Lilás, de Ibtissam Barakat (Editora Tabla, 2024).



34 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

do poeta registrados de forma manuscrita no caderno de certidões de casamento 
civil, do Paraná, e o registro de óbito, no Cemitério do Bonfim, Belo Horizonte 
(MG). Sobre essa divergência, Farhat relata:

Até semana passada, acreditava eu ter nascido em 1893, mas há alguns 
dias recebi uma revista publicada em Beirute, e nessa edição afirma-
vam que eu havia nascido em 1891. Obviamente, não posso contestar o 
escritor ou literato, visto que eu mesmo não possuo um registro oficial 
e também não me recordo desse evento marcante. Não tenho dúvidas 
que nasci no dia 8 de dezembro em um desses dois anos [1891,1893], 
e continuarei convicto disso até que Deus me envie outro escritor que 
afirme que nasci em fevereiro, por exemplo, ou setembro, ou até abril. 
Neste dia, data de meu nascimento, dei o meu primeiro grito contra 
a injustiça. Não acho que aquele meu grito fora metrificado ou rima-
do, tal qual os gritos que lanço hoje. Eu disse que nasci em 1893, já o 
escritor da qual mencionei, disse que nasci em 1891, mas o governo 
brasileiro tem uma terceira visão sobre esse assunto. É, sem dúvidas, 
o mais distante da verdade, embora seja a mais próxima do meu co-
ração. Os meus documentos civis dizem que nasci em 8 de dezembro 
de 1900 (nada mais), e há um segredo nisso que precisa ser revelado! 
Quando me casei, ou melhor, quando decidi me casar, morava eu em 
Curitiba, capital do estado do Paraná, enquanto minha noiva morava 
na cidade de Rio Negro, também no Paraná. Como eram necessários 
os documentos oficiais para concluir o processo de casamento civil, 
e não sabíamos a data de meu nascimento, a família da minha noiva 
estimou comigo uma data, naturalmente, com os desejos de minha 
noiva em dizer que eu tinha vinte e um anos, esse evento aconteceu 
por volta de 1921. Assim, na minha opinião, minha idade me deixava 
sete anos mais jovem [1900], e nove anos mais novo se considerarmos 
a data do escritor Al-Darwish (Farhat, 1979, pp. 5-7). 

Seu pai é Habib Jurjis Farhat (حبيب جرجس فرحات), dizem que Farhat remonta a 
família Haidar ou Abu Haidar, de Baskinta, e esse Farhat ou o pai, ou o avô, teria 
migrado de Baskinta, com dois irmãos, Abdullah (عبد الله), de Batchi, e Nimr (نمر), 
de Wadi Chahrur (Farhat, 1978, p. 8). Sua mãe se chama Kátibe Kamel Kamel, 
de Beirute, do bairro Mazra’at Al-’Arab ou também chamado Al-Qabadayát. 
O avô materno vinha de Wadi Chahrur, talvez ele ou o pai dele migraram 
para Beirute (Farhat, 1978, p. 9). Elias Farhat iniciou seus estudos no colégio 
do Mosteiro de Santo Antônio de Qarqafi, aprendendo a ler com os padres 
melquitas. Infelizmente, abandonou a escola aos dez anos. Apesar disso, desde 
cedo revelou um talento que ninguém podia negar: a arte do zajal. Tradição 
familiar, herança do pai, ou ainda uma forma de sustento e reconhecimento, 
esse dom surgiu enquanto ele experimentava diversos ofícios — carpintaria, 
comércio e fabricação de cadeiras. O talento no zajal libanês logo ultrapassou o 



35THARIQ MOHAMEDE OSMAN
ELIAS FARHAT: PROSOPOGRAFIA E FORTUNA CRÍTICA

ambiente familiar, ganhando vida nos casamentos, cerimônias e competições 
do vilarejo (El-Gendy, 2015).

Ainda muito jovem, apaixonou-se por uma moça, próxima em parentes-
co, mas sem a vênia das famílias. Como entrave, a família da moça a enviou a 
um internato de freiras, enquanto a família de Farhat o enviou à Zahle, onde  
trabalhou alguns meses numa carpintaria. Sem dinheiro, descontente e apai-
xonado cada dia mais pela distância, escrevera ao pai um zajal e o enviava à 
Kfarchima:

العصفور اللي بعدو صغير          متشوقٌ للضيعة كتير

في سجنو موش راح يبقى           بس يريش بدو يطير

O passarinho ainda é pequeno,
com muita saudade de sua vila está.
Em sua prisão não vai permanecer

pois suas penas querem voá.

Apesar dos entraves, Farhat visitou sua amada no internato, levando-lhe 
de presente a célebre obra do lirismo amoroso Majnun Layla, de Qais Ibn Al- 
Mulawwah. Segundo El-Gendy, o presente teria sido queimado pelas freiras, 
que consideravam o amor um pecado mortal. O talento poético de Farhat, 
contudo, revelou-se também uma possível profissão, ou melhor, uma fonte de 
sustento, levando-o a abandonar a manufatura e ingressar na tipografia. Como 
tipógrafo, trabalhou no jornal Al-Watan (الوطن), de Chibli al-Mallat (1875–1918), 
e no jornal Al-Haqiqa (الحقيقة), do cheikh Ahmad Abbas al-Azhari (1853–1926).

Em 1909, passou uma temporada em Damasco, um período de seis 
meses, onde passou a adotar um sentimento nacional, denunciando o sangue 
derramado em prol da pátria, aderindo um ufanismo que, a posteriori, veio a 
ser topos em suas poesias. Em Damasco, acamado ficou por edema periférico, 
fazendo-o retornar para Kfarchima. 

No dia 27 de novembro de 1910, chegou ao Brasil, deixou para trás seu 
primeiro amor, seu pai, sua mãe e uma biblioteca de dois livros apenas, a Ge-
ografia de Van Dyck e os Salmos de Davi. Farhat partiu da terra dos cedros em 
busca das terras da Promissão, onde jamais pensaria que seria a terra de cultivo 
de seu dom de escrever poesia como quem molda uma semente à luz do próprio 
sol: primeiro nas cadências do dialetal, com a espontaneidade e o ritmo do falar 
cotidiano, depois no árabe clássico, lapidando tom e métrica com a paciência 
de um artesão. Tudo isso se deu em um aprendizado que a vida lhe ofereceu, 
autodidata e solitário, pois nunca teve acesso aos estudos formais da língua ou 
à gramática que a rege; cada verso nasceu de sua experiência, de seus sentidos, 
do diálogo íntimo entre o coração e as palavras que ele próprio aprendeu a 
dominar. O discurso do imigrante sempre é o mesmo, ficarei pouco, retornarei 



36 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

em breve. Assim foi o discurso de Farhat, disse que ficaria entre dois e três 
anos no máximo no Brasil, e depois voltaria ao Líbano, com dinheiro, pronto 
para casar com sua amada, que no desconhecimento de Farhat, tinha casado 
e engravidado nessa temporada. Mesmo no Brasil, o sentimento pela amada 
continuava, transportado do coração ao verso, elogiando-a em alguns de seus 
poemas. Sobre essa odisseia Farhat comenta:

Cheguei ao Brasil em 27 de novembro de 1910. Meus dois irmãos mo-
ravam num pequeno povoado no interior de Minas Gerais chamado 
Maripá. Fiquei com eles lá por mais de um ano, depois, nos mudamos 
para Juiz de Fora. Meu irmão Karim já havia se juntado a mim no 
Brasil. Logo depois, nosso irmão Salim e nossa irmã Namnam se jun-
taram a nós. Em nossa terra ficou nossos pais, nossos dois irmãos mais 
novos, o Jurj e o Said, além de nossas irmãs, a Nazira, Zaina, Wadia. 
Assim a família se dividiu em dois grupos, um no Líbano e outro no 
Brasil (Farhat, 1975, p. 24)

Na companhia dos irmãos partiu à Juiz de Fora (MG), onde aprendeu 
as bases do árabe clássico com um literato árabe emigrado que ali vivia. Esse 
momento foi demasiado importante para a carreira de Farhat como literato, 
afinal, a poesia dialetal que lá cultuava, abriria lugar à poesia árabe em língua 
clássica. Segundo Al-Naouri, o literato do qual não lhe é mencionado o nome 
pede um verso em língua clássica, e como resposta Farhat lançou: 

(ضروباً من الأهوال حملني دهري       وجرّ علي )الهمِ والذلِ والقهرِ

Sobrecarregou-me o destino com deveras horrores
e arrastou em mim (preocupação, humilhação e opressão)

Em risos ficou aquele que lhe ensinava, e envergonhado ficou Farhat. O 
motivo estava na construção sintática da oração, cuja declinação estava incorreta, 
o motivo foi o uso de uma declinação de objeto indireto (caso genitivo) em lugar 
de objeto direto (caso acusativo). Essa correção marcou não só um momento de 
aprendizado, mas também de pontapé inicial para o domínio da língua padrão.  

Na diáspora, Farhat trabalhou no comércio e na fabricação de caixas de 
madeira, em sociedade com seus irmãos Nagib e Rachid. Mais tarde, mudou-
se para Divinópolis (MG), de onde iniciou sua trajetória como poeta, enviando 
versos em árabe clássico ao jornal paulista Abu al-Hawl (أبو الهول), editado por 
Chukri Al-Khoury, também escritor da diáspora. Minas Gerais, contudo, 
mostrava-se limitada para suas aspirações. Talvez em São Paulo — refletia — 
pudesse alcançar melhores condições sociais e financeiras, atuando como poeta 
na já consolidada imprensa árabe da capital paulista.



37THARIQ MOHAMEDE OSMAN
ELIAS FARHAT: PROSOPOGRAFIA E FORTUNA CRÍTICA

Em São Paulo, Farhat conheceu poetas já consagrados na diáspora, 
entre eles Rachid Salim Al-Khoury (الخوري سليم   conhecido pela alcunha ,(رشيد 
Al-Qarawi (الشاعر القروي), “o poeta aldeão”. Sobre Farhat, dizia: “O melhor em 
sua poesia é que você a compõe sem saber como lê-la”. Essa observação revela 
a espontaneidade de sua criação, fruto de um aprendizado autodidata, livre 
das normas e da instrução formal que moldavam o fazer poético dos demais 
escritores com quem convivia. Ainda recém-chegado, com dificuldades, 
instalou-se na casa de um escritor chamado Tawfiq Duoun, que lhe deu lar e 
emprego, como recordou abaixo, em seu livro Dhikra Al-Hijra (Memórias da 
Imigração):

Em minha humilde casa passou a existir um quarto conhecido como 
o quarto de Farhat, e meus amigos tornaram-se amigos dele. Mas éra-
mos todos pobres, e por isso não conseguimos protegê-lo das garras 
da miséria. Passava fome e frio, como se as desgraças — tal qual as 
doenças — só atacassem o membro mais fraco. No ano de 1918, so-
breveio-lhe a grande calamidade: a ponta de sua roupa pegou fogo. 
Então consultei meu sócio, George Hassun, sobre o caso, e decidimos 
que não havia saída para ele senão o trabalho. Contudo, ele não servia 
para nenhum trabalho comercial. Por isso escolhemos para ele uma 
ocupação literária: seria o representante de nossa revista Al-Dalil (“O 
Guia”) e seu correspondente no interior. Mas como poderia ele desem-
penhar essa nobre tarefa sem um traje adequado? Assim, a primeira 
coisa que fizemos foi conseguir-lhe um terno de mil e quinhentas pias-
tras, para que o vestisse imediatamente — e nós pagaríamos o preço 
depois, em dez prestações mensais. Farhat partiu sob as bênçãos de 
Deus, munido da autorização legal, das listas e dos recibos. Ficamos, 
então, aguardando suas boas notícias. Mas a primeira carta que nos 
enviou continha versos de poesia em que lamentava a perda do novo 
terno, queimado por uma fagulha da chaminé do trem, antes mesmo 
de chegar à primeira estação (Duoun, 1945, p. 279).

A parceria com Duoun não apenas abriu novas oportunidades na carreira 
literária de Farhat, mas também fortaleceu sua atuação na imprensa. Juntos, 
editaram uma revista de curta duração intitulada Al-Jadid e, em seguida, 
integraram-se ao corpo editorial do jornal Al-Maqra‘a (المقرعة), que mais tarde 
passou a se chamar Al-Ahrar (الأحرار). Tratava-se de um jornal bastante conhecido 
na época, sob a direção do poeta Salim Al-Labaki.

Sua notoriedade devia-se ao contexto do final da Primeira Guerra Mun-
dial (1914-1918), quando se intensificou a luta contra o colonialismo francês e 
britânico, e o conflito entre as aspirações dos sírios e as ambições dos coloniza-
dores tornou-se mais acirrado. Quase toda a imprensa da comunidade árabe 
no Brasil se alinhava à França, acompanhada pela maioria dos imigrantes, no 
entanto o sentimento nacionalista encontrava voz em dois periódicos em todo 



38 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

o Al-Zahrawi (الزهراوي), fundado por George Atlas, e esse jornal de edição de 
Salim Labaki, da qual fazia parte do corpo editorial, junto de Tawfiq Duoun. 

A postura nacionalista do periódico, entretanto, despertou a ira de seus 
opositores, culminando em uma conspiração que resultou no assassinato de 
seu fundador, Salim Al-Labaki, morto a tiros. O funeral do mártir foi de grande 
importância, e Farhat o homenageou com os versos:

Embainhai a espada na terra tingida,
seu fio cortante está manchado de sangue.

Ó lâmina dos livres, foste embainhada traiçoeiramente,
antes que a poeira se dissipasse de sobre nós.

A vitória dos livres já se tornou garantida,
portanto, não te aflijas, durma em paz.

Após o crime, o poeta lamentou não poder permanecer em São Paulo, 
cidade onde havia sofrido e passado fome, mas também onde construíra laços 
profundos com seus amigos escritores. Diante das ameaças de morte, partiu 
para o estado do Mato Grosso, trabalhando como mascate para a loja dos 
senhores Salim e Ibrahim Taameh. No ano de 1920, conheceu Julia, filha de 
Bechara Gibran, em Rio Negro, Paraná. A conexão era mútua e no dia 25 de 
junho de 1921, tornaram-se marido e mulher. Farhat visitou a casa dos sogros 
pela primeira vez em Curitiba, visita difícil, pois os pais da noiva esperavam 
um homem rico, bem sucedido, e não um poeta humilde como era. 

Curitiba não só é a união entre dois amores, mas também é a união 
do poeta e do reconhecimento, fase importante, já que o ofício em elo com 
o labor, torna-se mérito em elo com o triunfo. Farhat deixa aquela atividade 
esporádica de publicar poemas soltos na imprensa, e começa a editá-los em 
formato de livro. Seu primeiro livro, publicado em 1925 e reeditado em 1954, 
foi o Rubáiyat (الرباعيات), uma coletânea de “quadras”, uma forma poética 
clássica árabe caracterizada por sua estrutura concisa e métrica rigorosa. Cada 
 é composta por quatro versos, nos quais o poeta (rubaʿiyyah, singular) رباعية
deve condensar imagens, ideias ou reflexões profundas. A rima, muitas vezes 
uniforme (AAAA) ou em padrões como AABA, e a musicalidade interna dos 
versos conferem à forma uma cadência memorável, tornando-a particularmente 
adequada para recitação oral.

Essa brevidade formal exige precisão e densidade expressiva. Cada pa-
lavra é carregada de significado, e cada verso deve cumprir múltiplas funções: 
transmitir emoção, pintar imagens vívidas ou oferecer reflexão filosófica, moral 
ou social. Tradicionalmente, as rubaʿiyat abordam temas variados, que vão do 
amor e da experiência pessoal à crítica social, à sátira ou à meditação sobre a 
existência humana. Historicamente, essa forma se tornou célebre também na 
tradição persa, especialmente através de poetas como Omar Khayyam, mas 



39THARIQ MOHAMEDE OSMAN
ELIAS FARHAT: PROSOPOGRAFIA E FORTUNA CRÍTICA

na poesia árabe mantém características próprias: concisão, ironia sutil e força 
imagética, elementos que permitem ao poeta condenar ou elogiar aspectos da 
sociedade e da vida humana em apenas quatro versos. 

Esse gênero foi recepcionado na diáspora por Elias Farhat, primeiro e 
talvez único a cultuar esse estilo além-mar, sendo de total merecimento o triunfo, 
reconhecimento e primazia por essa obra. Assim nos recorda George Saidah:

Depois de sua chegada ao Brasil, quinze anos se passaram em que tra-
balhou para organizar suas ideias em forma de quadras. Ele descreveu 
cenas de sua vida, suas qualidades e revoltas, e retratou, em alguns 
casos, os costumes da sociedade árabe e os meios de sua reforma, com 
um estilo irônico e mordaz, refletindo o caráter do poeta. Em 1925, 
suas quadras foram publicadas em um pequeno livro. Aquele peque-
no livro, porém, teve grande repercussão e causou grande impacto no 
meio emigrante, sendo recebido pela imprensa árabe com elogios e 
críticas. Cada fragmento de suas obras continha uma imagem de sua 
realidade ou de seu tempo, ou uma reflexão sábia, fluindo para os 
corações como exemplos vivos (Saidah, 1964 p. 444).

Antes de Saidah, Tawfiq Duoun nos recorda sobre a publicação e 
relevância do Rubáiyat, de Elias Farhat, na própria introdução da obra publicada 
em primeira edição em 1925, da qual traduzimos do original, parte dela logo 
abaixo:

Estas são as rubáiyat de Elias Farhat, e o poeta me honrou confiando-
-me na apresentação de suas quadras por três razões: 1. Porque ele é 
meu amigo. 2. Porque conheço os dias difíceis que ele enfrentou. 3. 
Porque sou desconhecedor da métrica, assim como ele. Este é meu re-
conhecimento de que não sou qualificado para apresentar um diwan 
(coletânea de poemas) de quem entende a poesia, mas também para 
aqueles que não a entendem. Posso garantir que a poesia não é medida 
apenas pelo ritmo de seus versos, mas pela precisão de suas palavras, 
a harmonia de seus significados e a qualidade de seu conteúdo. Por 
isso, tenho orgulho de apresentar as rubáiyat de Farhat, porque ele se 
afastou das amarras da tradição, criando uma poesia natural, fácil, 
fluida e agradável, que é apreciada sem depender de métricas rígidas. 
Por isso, você verá em suas quadras uma simplicidade que toca dire-
tamente o coração e os sentimentos. Quando ele se inspira, organiza 
seus pensamentos sobre os diferentes assuntos da vida. Ao ler suas 
linhas, você percebe uma imagem clara do ambiente do poeta. Ele des-
creve temas que nos fazem refletir e sentir como se estivéssemos dian-
te das experiências que ele retrata. Se você não conhecesse sua poesia, 
poderia pensar que ela é simples demais, mas sua força está na facili-
dade e na naturalidade, não na complexidade. A sabedoria de Farhat 
é sutil, e sua poesia é capaz de tocar a alma do leitor profundamente.  



40 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Suas rubáiyat oferecem novas perspectivas, mostrando a vida e o mun-
do de maneira nova, rápida e precisa, como um artista que espalha co-
res na tela. Cada quadro de suas quadras é uma pintura viva da vida, 
realista e memorável. Por isso, não me é estranho chamá-lo de Farhat 
Abu Alaa desta era. Suas rubáiyat, embora curtas, são como uma úni-
ca poesia expressiva, uma coleção de quadras independentes que 
abordam múltiplos temas. Ao lê-las, você se sente transportado a um 
jardim de ideias e imagens, cujas cores, formas e aromas despertam 
emoção e reflexão. Mesmo que você não encontre uma única flor espe-
cífica, o efeito global é encantador. Farhat transmite em suas quadras 
sabedoria e beleza, e cada quadra é digna de estudo e apreciação, quer 
trate de religião, moralidade ou sentimentos humanos. O que admiro 
nas rubáiyat de Farhat é a maneira como ele harmoniza simplicidade e 
profundidade. Ele consegue manter coerência entre os temas, apresen-
tando-os de forma clara e elegante. Este amigo me inspirou a escrever 
sobre suas quadras, e espero que o destino permita que sua obra tenha 
o reconhecimento que merece (Duoun in Farhat, 1954, pp. 1-4).

A introdução escrita por Duoun revela não apenas a singularidade da 
poética de Farhat, mas também seu posicionamento no movimento de reno-
vação literária árabe, a Nahda, cuja agenda buscava conciliar inovação formal 
e fidelidade à tradição clássica. A ênfase na simplicidade e na fluidez de suas 
quadras, que prescindem de métricas rígidas, evidencia uma poética voltada 
à inteligibilidade e ao efeito imediato sobre o leitor, sem sacrificar a densidade 
semântica ou a sutileza ética. A alcunha “Farhat Abu Alaa”, em referência a 
Al-Maʿarri, estabelece um diálogo simbólico com a tradição, sugerindo uma 
continuidade crítica entre a erudição clássica e a modernidade literária: assim 
como Al-Maʿarri, Farhat conjuga rigor intelectual e sensibilidade estética em 
breves quadras, capazes de sintetizar experiência, reflexão e emoção. Ao in�-
vestir na precisão vocabular, na clareza imagética e na harmonia dos sentidos, 
Farhat reinventa a quadra, conferindo-lhe relevância contemporânea sem diluir 
sua matriz clássica. Nesse sentido, a força de sua poesia reside na conciliação 
da simplicidade com a profundidade, transformando cada quadra em uma 
“pintura viva da vida”, capaz de suscitar, simultaneamente, deleite estético e 
introspecção filosófica. 

Em 1932, um grupo de escritores de São Paulo se reuniu para trabalhar 
na publicação da segunda obra de Elias Farhat, o “Diwan Farhat”, cuja edição 
foi da gráfica O Oriente, dirigida por Mussa Kuraiem, e a introdução foi do 
poeta George Hassum Maluf, um erudito escritor que elogiou Farhat nesse 
belo preâmbulo. No ano seguinte, viajou para Buenos Aires, na Argentina, 
junto de seu amigo Al-Qarawi, ambos convidados pela comunidade árabe 
para homenagear o Rei Faisal I, rei da Síria, do Iraque e herdeiro do Hejaz, que 
havia morrido naquele setembro de 1933. Al-Qarawi ficou uma temporada 
maior, já Farhat, retornou para a casa em Lapa, no Paraná, para a companhia 



41THARIQ MOHAMEDE OSMAN
ELIAS FARHAT: PROSOPOGRAFIA E FORTUNA CRÍTICA

da esposa. Saidah nos recorda também o ano de 1947, importante momento em 
que Farhat ganharia o prêmio da Academia Egípcia de Ciências, no valor de 
70 libras egípcias, algo em torno de quatro mil dólares, atualmente falando, no 
entanto, mesmo com dificuldades financeiras, recusou o prêmio, doando todo 
o montante ao Fundo de Ajuda à Palestina. 

Outro momento importante, agora não para a vida pessoal, mas para a 
vida quanto literato, é o ano de 1953, ano em que foi publicado Sonhos de um 
Pastor (أحلام الراعي), com edição das gráficas O Oriente, tratando-se de uma obra 
de extrema importância segundo a crítica produzida por Saidah. Com base em 
sua crítica, essa obra de Farhat revela uma crítica social mordaz que parte de 
um diálogo entre os cordeiros e seu fiel cão de guarda, abordando a posição 
daqueles que governam por suas ordens em questões mundanas e religiosas. 
Em termos de criação e estética, trata-se de uma obra de individualidade 
quando comparada às outras obras da literatura árabe moderna e, segundo o 
próprio Elias Farhat, Ahlam Al-Ra‘i foi a segunda obra mais importante, ficando 
atrás apenas de Rubáiyat.  Um ano depois, em 1954, com apoio da comunidade 
literária e de Mussa Kuraiem, sobretudo, teve todas as suas obras reeditadas 
pelas gráficas da revista O Oriente, resultando numa nova edição do Rubáiyat, 
e uma divisão do Diwan Farhat em volumes: Primavera (الربيع), Verão (الصيف), 
Outono (الخريف).

Quarenta e nove anos depois de sua chegada ao Brasil, Farhat poderia 
retornar à terra-natal através de um financiamento do governo sírio, que bancou 
sua viagem à Síria, ao Líbano e ao Egito. A nostalgia junta de entusiasmo foi 
tanta ao retornar que Farhat vendeu a casa da família em Belo Horizonte, único 
bem conquistado nesses cinquenta anos, a fim de estender a estadia no mundo 
árabe. Nessa viagem não só desfrutou do passeio, mas também participou de 
diferentes colóquios, simpósios e eventos que reunia importantes nomes da 
poesia árabe.  Na primavera de 1960, retornou ao Brasil, sua segunda terra, e 
neste ano Saidah recorda um momento crepuscular na vida de Farhat, marcado 
pela reflexão melancólica e pela consciência da passagem do tempo. Após 
décadas de atividade intelectual e artística, o poeta retorna ao Brasil, já idoso e 
carregando o peso da memória e do exílio. A narrativa revela um sentimento 
de desencaixe cultural e afetivo: embora tenha contribuído para a vida literária 
tanto no Oriente quanto na diáspora, Farhat sente-se esquecido, lamentando 
o afastamento do público brasileiro e a falta de reconhecimento de sua obra. 

Saidah diz em sua biografia escrita em 1964 que Farhat negociava a edição 
de suas últimas obras, dentre elas Viagem ao Oriente (رحلة إلى الشرق), pelo jornal Al-
Rasd (الراصد); o diwan Início do Inverno (طليعة الشتاء); o diwan Frutos Temporões (فواكه 
 e, por fim, Aventura ;(مذكرات فرحات) o livro memorialístico Memórias de Farhat ;(رجعية
de Caça (مغامرة صيد). Acontece que a biografia de Saidah não acompanha de fato 
essas publicações, ela as antecede, desse modo, percebemos em fontes posteriores sobre 
Farhat que essas obras sofreram alterações nos títulos quando enviadas à publicação. 



42 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Para de fato encerrar essa polêmica que tanto vislumbra o compêndio 
farhatiano, recorremos à obra autobiográfica de 1975, intitulada As minhas 
memórias entre o alvorecer e o ocaso da vida (الحياة ومسائها  que nos ,(ذكرياتي بين صباح 
esclarece essas mudanças de títulos e publicações posteriores das quais já 
relatamos suas histórias anteriormente. O livro Retorno do Ausente (عودة الغائب), 
de 1964, foi editado em uma gráfica de Beirute, chamada Al-Rasd, e por 
algum motivo os editores negligenciaram a correção dos erros tipográficos, 
principalmente na segunda metade do livro, resultando numa obra repleta de 
erros irreparáveis. Sobre essa polêmica diz Farhat:

A gráfica em Beirute me enviou, por via aérea, um único exemplar, o 
único que vi e do qual estou citando agora. Guardaram o restante sem 
distribuí-los, enviá-los para mim ou liberá-los. Depois que protestei 
veementemente e exigi cinquenta exemplares para distribuir aos meus 
amigos, após corrigir os erros tipográficos, é claro, alegaram que já os 
haviam enviado e que não possuíam mais nenhum. No final de 1967, 
recebi então uma advertência e intimação dos Correios nº 6, orde-
nando que eu não aceitasse nenhuma mercadoria enviada de Beirute 
em meu nome. Fui verificar a tal “mercadoria”, e me mostraram três 
grandes pacotes contendo livros enviados de Beirute em meu nome. 
Exigiram uma nota fiscal com o valor dessa “mercadoria”, para poder 
calcular os impostos alfandegários que deveriam cobrar. Compreendi 
imediatamente que se tratava de uma remessa de exemplares de O 
Retorno do Ausente, publicado em Beirute mais de três anos antes. 
Como eu tinha certeza de que essas “mercadorias”, com todos os seus 
erros tipográficos, eram impróprias para venda — e como eu não as 
comercializaria nem permitiria que um livro com erros tão graves fos-
se publicado em meu nome —, disse ao oficial que me atendia: “Essa 
mercadoria, embora enviada em meu nome, não é minha, porque eu 
não a encomendei. Não vou aceitar.” O homem respondeu: “Então 
devolva ao remetente.” Eu disse: “Esse é um problema seu, não meu.” 
Ele perguntou: “Quer dizer que vai devolver?” Eu respondi: “Quero 
dizer que não vou aceitar.” Ele disse: “Então assine este documento.” 
Assinei — e com isso meu emprego nos Correios chegou ao fim. Voltei 
para casa pensando em imprimir uma nova edição de O Retorno do 
Ausente, livre de erros tipográficos e também livre da minha resposta 
ao grupo equivocado que me combate há cinquenta anos: primeiro, 
porque não reconheci o mandato francês sobre o Líbano; segundo, 
porque não aceito a fragmentação do território árabe em pequenos 
Estados. Líbano, Síria, Palestina, Jordânia, Iraque e todos os países 
que o colonialismo nos criou eram, durante o domínio turco, provín-
cias, semiprovíncias e, às vezes, até mesmo um quarto de província! E 
tornaram-se rivais, depois de terem sido um único corpo com membros 
(Farhat, 1975, pp. 55-56). 



43THARIQ MOHAMEDE OSMAN
ELIAS FARHAT: PROSOPOGRAFIA E FORTUNA CRÍTICA

Após todo esse percalço, Farhat pensou se não era possível editar esse 
livro por conta, revisando e corrigindo o que antes haviam pecado na edição 
de Beirute. Essa correção tem como produto final a obra As minhas memórias 
entre o alvorecer e o ocaso da vida, de 1975, incluindo nele O Narrador Disse (قال 
الغائب) seguida de O retorno do ausente ,(الراوي  e por fim, o Aventura de ,(عودة 
Caça na Bacia do Araguaiana (مغامرة صيد في حوض اراغوايانا). Como podemos ver, 
quando Saidah mencionava as obras Memórias de Farhat (مذكرات فرحات), Retorno 
do Ausente (عودة الغائب), Viagem ao Oriente (رحلة إلى الشرق), Aventura de Caça (مغامرة 
رجعية) Frutos Temporões ,(صيد الشتاء) Início do Inverno ,(فواكه   vemos uma ,(طليعة 
confusão por parte da memorialística que é involuntária e decorrente do não 
acompanhamento vindouro e cotidiano dessas publicações todas, já que Saidah 
mesmo afirma ter ouvido que estavam no prelo, não em edição finalizada. 	
O título Memórias de Farhat, veio a ser As minhas memórias entre o alvorecer e o 
ocaso da vida (1975); Retorno do Ausente (1964), de livro virou capítulo para As 
minhas memórias entre o alvorecer e o ocaso da vida, assim como Aventura de Caça e 
Disse o Narrador.  Quanto a Viagem ao Oriente, tudo indica que foi incluído como 
capítulo na obra mencionada anteriormente, que reúne memórias da viagem 
de Farhat ao Oriente Médio. 

Ainda nesse escopo, dois diwans foram localizados por meio da tese de 
Sabbagh, tendo uma pequena alteração no título árabe de Início do Inverno, 
antes mencionado por Saidah como طليعة الشتاء e, posteriormente, com título مطلع 
 em 1967. Quanto ao ,(مكتبة القاهرة) cuja edição foi pela Maktabat Al-Qahira ,الشتاء
segundo diwan, o título se manteve Frutos Temporões (فواكه رجعية), editada também 
em 1967 pelo Ministério da Cultura da Síria, em Damasco. Quanto a obra Disse 
o Narrador (قال الراوي), identificamos na listagem de obras reunidas no livro de 
Hanna Al-Fakhoury, cuja edição teria sido do Ministério da Cultura da Síria, 
em Damasco, no ano de 1965. 

Como se pode ver, Disse o Narrador trata-se de uma edição de livro em 
1967 e, posteriormente, tornou-se capítulo inicial de As minhas memórias entre o 
alvorecer e o ocaso da vida (1975).

Sobre esses livros da fase final quanto literato, Farhat nos revela esse 
momento delicado de sua trajetória através de uma carta datada de abril de 
1960, tal qual reproduziu Saidah em sua obra:

Eu quero imprimir esses livros antes que minha idade no Brasil me 
impeça de ver o que desejo...Não entendo por que o povo brasileiro 
se afastou de mim, e meu rosto junto a eles se tornou estranho, depois 
de tantos anos de convivência e honra sem nenhum ganho material… 
E lamento dizer aos leitores que não sei se entenderam Farhat ou ne-
gligenciaram seus escritos. É por essa razão que o convite e a nobreza 
que me ofereceram se tornaram um fardo para mim. (Farhat, 1960, 
apud Saidah, 1964, p. 464)



44 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

A carta traduz o isolamento do imigrante envelhecido, que, entre duas 
pátrias, percebe-se estrangeiro em ambas. Assim, o episódio sintetiza o duplo 
exílio de Farhat: o geográfico, resultante da migração, e o simbólico, imposto 
pelo esquecimento e pela distância cultural. Em suma, essa trajetória longa de 
Elias Farhat tanto imigrante quanto poeta chega ao fim em 26 de novembro de 
1976, quando morre de pneumopatia crônica (bronquiectasia) e insuficiência 
respiratória aguda, conforme as fichas nominais dos cemitérios de Belo 
Horizonte, que fornece a data mencionada acima e o jazigo no cemitério do 
Bonfim. 

O confronto entre fonte primária e fonte secundária teve muitas delongas, 
por isso, sistematizamos em tópicos as obras de Farhat, numa listagem abaixo 
produto da análise da qual realizamos anteriormente:

•	 Rubáiyat (1925)
•	 Diwan Farhat (1932)
•	 Sonhos de um Pastor (1953)
•	 Rubáiyat (1954) *reedição
•	 Primavera (vol. I de Diwan Farhat) – 1954 * reedição
•	 Verão (vol. II de Diwan Farhat) – 1954 * reedição
•	 Outono (vol. III de Diwan Farhat) – 1954 * reedição
•	 Retorno do Ausente (1964)
•	 Disse o Narrador (1965)
•	 Início do Inverno (1967)
•	 Frutos Temporões (1967)
•	 As minhas memórias entre o alvorecer e o ocaso da vida (1975) * inclui nela: 

O Narrador Disse, O Retorno do Ausente, Aventura de Caça na Bacia do 
Araguaiana.  

Encerrada a trajetória de caráter prosopográfico, em que se delinearam os 
principais aspectos da trajetória pessoal e intelectual de Elias Farhat, passamos 
agora a uma nova etapa deste capítulo, voltada à reconstituição de sua poética a 
partir da recepção crítica de sua obra ao longo do tempo. Essa transição implica 
deslocar o foco do sujeito biográfico para o sujeito literário, examinando como 
a crítica árabe e árabe-brasileira interpretou, valorizou ou reinterpretou os 
elementos que compõem o universo poético de Farhat. Tal abordagem permitirá 
compreender não apenas a evolução de sua escrita, mas também os modos pelos 
quais sua figura foi sendo integrada ao cânone da literatura árabe do mahjar, 
evidenciando as tensões entre tradição e modernidade, exílio e pertencimento, 
que moldaram tanto a sua produção quanto a leitura que dela se fez nas décadas 
subsequentes.

Tawfik Duoun e George Hassun Maluf assumem posição pioneira na 
crítica à obra de Elias Farhat, especialmente no contexto das edições de Rubáiyat 
(1925) e o Diwan Farhat (1932), ao redigirem introduções que transcendem a 



45THARIQ MOHAMEDE OSMAN
ELIAS FARHAT: PROSOPOGRAFIA E FORTUNA CRÍTICA

função meramente divulgativa, instaurando um discurso interpretativo de rigor 
e densidade literária. Essa fase está amparada diretamente à New Criticism (Nova 
Crítica), corrente desenvolvida principalmente nos Estados Unidos entre as 
décadas de 1930 e 1960, que enfatiza a análise interna da obra, centrando-se na 
estrutura, na linguagem, nos símbolos, nas imagens e na organização formal do 
texto, sem recorrer a contextos históricos, biográficos ou sociais do autor. Através 
dessa forma de analisar a literatura, esses dois críticos mapeiam com acuidade a 
evolução poética farhatiana, assinalando a transição de uma poesia inicialmente 
marcada pelo vernáculo dialetal para uma escrita plenamente articulada em 
árabe clássico, processo que se configura como epítome de autodidatismo 
erudito e de formação intelectual autônoma. Tanto Duoun, quanto Maluf 
salientam a capacidade do poeta em conciliar fidelidade à tradição retórica 
e métrica com uma fluidez expressiva que se aproxima da espontaneidade 
natural, instaurando um ethos poético em que rigor formal e liberdade criativa 
não são antitéticos, mas complementares. Em particular, Duoun estabelece 
uma sinonímia entre Farhat e Abu Alaa Al-Maarri, talvez pelo ceticismo ético, 
a introspecção e a postura reflexiva do poeta, traços que reverberam na obra 
de Farhat, sobretudo em sua poesia moralizante e alegórica. Nesse quadro, sua 
obra é interpretada como síntese crítica entre a herança da Nahda, movimento 
de renovação cultural e literária árabe, e as possibilidades abertas pelo mahjar, 
espaço da diáspora em que se tensionam tradição e inovação. Duoun e Maluf 
destacam que a linguagem do poeta, embora fiel ao árabe clássico, é permeada 
pela experiência concreta do exílio e do labor cotidiano no Brasil, conferindo-lhe 
densidade ética, visibilidade social e ressonância humanista. A noção de Farhat 
como “poeta da espontaneidade” emerge desse entrelaçamento entre tradição 
e vivência, autodidatismo e intuição, erudição formal e sensibilidade moral, 
projetando uma voz poética capaz de transformar o real em forma estética e 
reflexão ética. Ao enfatizar esse processo evolutivo, Duoun e Maluf não apenas 
interpretam a trajetória individual de Farhat, mas também inauguram uma 
perspectiva crítica que reconhece a literatura do mahjar como campo legítimo 
de inovação, capaz de ressignificar o árabe clássico frente às contingências 
históricas e culturais do exílio. Essa leitura pioneira consolidou a imagem do 
poeta como criador autodidata, fluido e erudito, cuja obra se situa na intersecção 
entre tradição e modernidade, erudição e experiência vivida, memória cultural 
e invenção estética.

Na década de 1950 e 1960, Issa Al-Naouri e George Saidah desempenharam 
papel fundamental na consolidação de uma abordagem crítica voltada para a 
vida e a obra de Elias Farhat, inaugurando um modelo de análise de caráter 
prosopográfico que buscava integrar dimensão biográfica e produção literária. A 
preocupação dessa década se ampara à crítica literária positivista que pode ser 
fundamentada nas ideias de Émile Hennequin (1829–1885), considerado um dos 
primeiros teóricos a aplicar princípios positivistas à literatura e defensor de que 
a obra literária deveria ser estudada à luz da biografia do autor, de sua formação 



46 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

intelectual e das condições históricas e sociais de produção, entendendo 
que o texto não poderia ser completamente compreendido isoladamente. 
Segundo Hennequin, o escritor e sua obra formam um conjunto indissociável, 
e o conhecimento dos fatos da vida do autor fornece chaves interpretativas 
essenciais para a apreciação estética e crítica do texto.  

Essa perspectiva prosopográfica permitiu uma leitura mais holística, apro-
ximando-o tanto do contexto das colônias árabes no Brasil quanto das tradições 
clássicas e modernas da literatura árabe. Al-Naouri e Saidah enfatizaram que 
compreender o poeta exigia não apenas a análise de seus poemas, mas também 
o exame de sua formação autodidata, de seus hábitos de leitura e da trajetória 
migratória que marcou sua vida. Ao reunir informações sobre sua infância 
em Kfarchima, sua chegada ao Brasil, os trabalhos manuais e comerciais que 
desempenhou, e sua dedicação à escrita poética, os críticos estabeleceram uma 
narrativa que mostrava como experiências concretas e socioculturais influen-
ciaram a maturação de sua poética. A crítica prosopográfica, nesse sentido, 
não se restringe à cronologia biográfica; ela se constitui como instrumento 
hermenêutico, permitindo interpretar o desenvolvimento literário a partir do 
tecido existencial do autor.

Já na década de 1970, sobretudo por meio da tese de doutorado de  
Alphonse Nagib Sabbagh, defendida na Universidade Federal do Rio de Janeiro, 
e na obra de Samir Qatani, consolida-se uma abordagem crítica que articula a 
análise da obra à investigação temática e estrutural dos poemas, retomando de 
maneira sistemática iniciativas anteriores, como as de Al-Naouri na década de 
1950, que associava Farhat ao arabismo. Essa perspectiva se fundamenta em 
pressupostos teóricos do formalismo russo e do estruturalismo literário, cor
rentes que propõem a atenção meticulosa aos elementos internos do texto como 
base para a interpretação literária. No formalismo, desenvolvido por teóricos 
como Viktor Chklovski e Boris Eikhenbaum, a análise concentra-se na obra em 
si, considerando que a linguagem, os motivos recorrentes, as figuras de estilo 
e a organização interna do texto constituem a essência do significado literário. 
Já o estruturalismo, inspirado por abordagens semiológicas de Claude Lévi-
Strauss e teóricos literários como Roland Barthes, aprofunda essa perspectiva ao 
identificar padrões temáticos (topoi) e fios-condutores (leitmotivs), entendendo-os 
como elementos estruturantes capazes de revelar a lógica interna da narrativa 
ou do poema. Aplicar esses princípios à obra de Farhat permite reconhecer como 
suas escolhas temáticas e motivos recorrentes estruturam a poética de maneira 
coerente e articulada, conferindo unidade à diversidade de assuntos abordados.

 A crítica dessa década afirma que uma das temáticas defendidas pelo 
poeta era a união dos países árabes em uma única nação. Toda aquela fronteira 
traçada pelo Império Otomano e posteriormente pelos europeus, não passava 
de linhas imaginárias e artificiais. Por conta dessa ideia de reconstituição da 
ummah, ficou conhecido como poeta do arabismo. Além da temática nacionalis-
ta, Farhat também se dedicou a escrita de poemas com fundo materialista, por 



47THARIQ MOHAMEDE OSMAN
ELIAS FARHAT: PROSOPOGRAFIA E FORTUNA CRÍTICA

exemplo, criticando os privilégios do clero. É notória também a preocupação 
com a teologia e a filosofia nos poemas de Farhat, trazendo em seus versos temas 
como superstição, intolerância religiosa, ritualismo, puritanismo, farisaísmo 
e existência de Deus (SABBAGH, 1978). A poesia de Farhat é diversa, não se 
centra apenas no nacionalismo ou na religião, ela oscila em vários campos, tra-
zendo uma reflexão sobre o lirismo, sobre o fazer poético, sobre o amor, sobre 
a incompreensão amorosa e sobre o saudosismo. 

É nesse fio condutor da perspectiva formalista e estruturalista anterior 
que se alimentou a crítica da década de 1980, sobretudo com Assad Zaidan, 
ao introduzir à crítica, a relação entre sujeito e sociedade, isto é, subjetivo do 
indivíduo ao amplo da sociedade, através de imagens poéticas. Essa perspectiva 
está fundamentada na crítica estético-literária de orientação hermenêutica ou na 
crítica literária de orientação fenomenológica e simbólica. Nessa abordagem, o 
foco não está apenas na estrutura formal do texto, mas na capacidade da obra 
de transformar experiências individuais em símbolos universais, conectando 
dimensão pessoal, subjetiva e emocional com questões sociais, históricas ou 
políticas. O lirismo e a metáfora funcionam como instrumentos interpretativos 
centrais: imagens poéticas e figuras de linguagem permitem que o leitor perceba 
o impacto do contexto social, cultural ou político na experiência íntima do 
sujeito lírico. Teóricos clássicos que fundamentam essa perspectiva incluem 
Roman Ingarden, que vê a obra literária como um objeto estético autônomo 
capaz de criar mundos possíveis por meio de imagens e metáforas, e Hans-
Georg Gadamer, cuja hermenêutica defende a fusão de horizontes entre leitor 
e obra, permitindo que dimensões sociais, históricas e pessoais se articulem na 
interpretação. Sintetizando, essa corrente entende que o lirismo e as metáforas 
não são apenas ornamentações formais, mas veículos para interligar a experiência 
subjetiva do indivíduo com questões sociais mais amplas, criando significados 
que transcendem o nível pessoal e alcançam dimensão coletiva e histórica.

Zaidan enxerga no poeta um lirismo poético que articula sentimentos 
de amor, saudade e memória afetiva, frequentemente entrelaçados com a 
experiência da diáspora. Um dos exemplos mais emblemáticos dessa dimensão, 
reproduzido por Zaidan, é o poema em que se exalta a mecha de cabelo da 
primeira amada, entregue ao poeta no momento em que deixou o Líbano rumo 
ao Brasil. O objeto, aparentemente trivial, adquire um valor simbólico profundo: 
representa o vínculo afetivo com a pátria, a persistência das memórias juvenis e a 
intensidade do primeiro amor, tornando-se emblema de um universo emocional 
que acompanha o poeta ao longo do exílio.

O lirismo presente nesse poema se manifesta pela capacidade de transfor-
mar uma experiência concreta e íntima em poesia universal. A mecha de cabelo 
não é apenas um fragmento físico, mas um veículo de recordação, um elo entre 
o passado no Líbano e o presente no Brasil. Essa transposição do cotidiano à 
esfera poética demonstra a habilidade do poeta em elevar gestos ordinários à 
categoria de símbolos carregados de significado, característica que o aproxima 



48 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

das tradições clássicas do lirismo árabe, mas reinterpretadas sob a perspectiva 
da diáspora. A contemplação do objeto é simultaneamente introspectiva e me-
morial, criando um espaço de reflexão sobre amor, perda, tempo e distância. 

O amor, nesse contexto, é representado com uma densidade emocional 
rara. Farhat não se limita a descrever a figura da amada ou a beleza da mecha 
de cabelo; ele articula sentimentos complexos de devoção, nostalgia e desejo de 
preservação afetiva. A entrega da lembrança no momento da partida simboliza 
a separação definitiva, a transição da adolescência para a experiência adulta do 
exílio, e a consciência da distância que separa o poeta da terra natal. A dimensão 
universal do amor, que transcende o indivíduo e se conecta à memória coletiva 
da diáspora, reforçando a função ética e estética da poesia como registro de 
experiências humanas profundas. 

A saudade, por sua vez, permeia toda a obra e é intensificada pela 
situação de exílio. A separação do espaço geográfico, combinada à distância 
emocional de pessoas e lugares queridos, produz uma melancolia que impregna 
a linguagem poética. No caso do poema da mecha de cabelo, o gesto de receber 
e preservar o fragmento físico da amada funciona como catalisador da nostalgia: 
a memória sensorial é transformada em matéria poética, permitindo que o 
amor e a lembrança da pátria coexistam em um único objeto simbólico. Essa 
fusão entre sentimento pessoal e consciência histórica caracteriza grande parte 
do lirismo da diáspora, conferindo-lhe profundidade filosófica e dimensão 
ética. Além disso, a poesia de Farhat dialoga com a tradição literária árabe de 
exaltação do amor juvenil e da beleza efêmera, mas o faz a partir de um contexto 
moderno e migratório. A mecha de cabelo, enquanto símbolo do primeiro 
amor, incorpora simultaneamente a experiência do deslocamento, da perda e 
da memória cultural. 

Por fim, como última etapa dessa fortuna crítica, da qual iremos intitular 
por crítica contemporânea, tratando-se de uma crítica que ainda segue a trajetória 
antecedentes, mas com uma visão um pouco mais preocupante com o realismo 
dentro dessa literatura produzida por Farhat, tendo maior preocupação com os 
gêneros literários e estética, da qual não se tinha até então.  Essa preocupação 
com o hibridismo dos gêneros, a transformação e a mescla dentro do discurso 
está amparado sobretudo numa visão semiótica do texto literário, em especial 
aquela semiótica da escola bakhtiniana. 

Os estudos modernos sobre a obra de Elias Farhat, como o artigo “O 
realismo na poesia de Elias Farhat (الواقعية في شعر الشاعر الياس فرحات), publicado na 
Revista Madad al-Adab pela Universidade de Mazandaran, no Irã, em 2025, e o 
ensaio “Análise e crítica da personalidade e da obra de Elias Farhat, o poeta dos 
árabes no exílio” (التحليل والنقد لشخصية وأدب الياس فرحات،شاعر العرب في المهجر), de Hassan 
Majidi e Ensieh Sakaki (2011), oferecem uma leitura detalhada e complementar de 
sua poética. O primeiro enfatiza o realismo temático e estilístico que caracteriza 
seus versos, enquanto o segundo investiga as influências intelectuais e literárias, 
especialmente a tradição clássica árabe representada por Al-Mutanabbi e Abu 



49THARIQ MOHAMEDE OSMAN
ELIAS FARHAT: PROSOPOGRAFIA E FORTUNA CRÍTICA

Alaa Al-Maarri. Em conjunto, esses estudos delineiam o perfil de um poeta que, 
embora profundamente enraizado na retórica e nos valores estéticos do cânone 
árabe, transformou a experiência concreta da imigração e do trabalho no Brasil 
em matéria poética autêntica, acessível e humanista.

A poética de Elias Farhat distingue-se, segundo o estudo da Universidade 
de Mazandaran, por um tipo de realismo que ultrapassa a simples reprodução 
da realidade empírica, configurando-se como postura ética e estética diante 
da vida. Seus poemas retratam o cotidiano do imigrante com precisão quase 
documental, representando o vendedor ambulante, o trabalhador rural, o 
pequeno comerciante e o poeta pobre como figuras que condensam a dignidade 
e a adversidade da experiência emigrante. O poema “Vida e dificuldades” (حياة 
 é apresentado como exemplo paradigmático dessa tendência, pois o eu (ومشقات
lírico descreve as provações diárias da existência, compondo um retrato moral 
da resistência humana. A linguagem empregada é deliberadamente simples 
e direta, próxima da oralidade, e substitui o ornamento retórico pela clareza 
imagética. As cenas descritas adquirem força visual: a carroça do ambulante, o 
rangido das rodas, o brilho do suor e o silêncio das noites rurais. Essa escolha 
estética evidencia, conforme o artigo, o núcleo de seu realismo, que não é 
meramente estético, mas moral, porque busca a verdade da experiência e não 
a ilusão da forma.

Entretanto, a simplicidade da linguagem e o compromisso com o real não 
afastam Farhat da tradição literária árabe. Pelo contrário, revelam sua capacidade 
de transformar a herança clássica em instrumento de expressão moderna. O 
estudo de Majidi e Sakaki (2011) destaca que Farhat era um autodidata, um 
 no sentido árabe do termo, que aprendeu sozinho as regras da (issami‘) عصامي
métrica (عروض), da rima e da sintaxe. Sua formação autodidata e sua memória 
prodigiosa permitiram-lhe dominar a língua e imitá-la em sua forma mais 
pura, de modo que, mesmo no exílio, mantinha a elegância e a precisão dos 
poetas antigos. A fidelidade à língua e à forma não era mero formalismo, mas 
um gesto de preservação cultural. Escrever em árabe clássico, no contexto da 
diáspora, tornava-se um ato de resistência identitária, uma maneira de afirmar 
a continuidade de uma tradição ameaçada pela distância e pela assimilação.

Entre as influências literárias diretas, o impacto de Al-Mutanabbi (915–965) 
é central. Farhat não apenas reproduziu a musicalidade e as estruturas métricas 
do poeta abássida, mas assimilou seu ethos heroico e moral. Assim como Al-
Mutanabbi, via a poesia como instrumento de afirmação da dignidade humana 
diante das adversidades. O orgulho pessoal, a autoconfiança e o apreço pela 
virtude do esforço aparecem em numerosos poemas, nos quais o sujeito lírico se 
apresenta como alguém que, mesmo imerso na pobreza e na distância, preserva a 
grandeza interior. Essa influência manifesta-se tanto no aspecto formal, pelo uso 
da ode rimada e da dicção arcaica, quanto na atitude moral, em que o poeta se 
torna um combatente solitário, resistente à injustiça e ao destino. Majidi e Sakaki 
observam que Farhat chegou a compor uma ode em homenagem ao milênio 



50 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

da morte de Al-Mutanabbi, o que reforça a dimensão de diálogo intertextual e 
reverência ao modelo clássico.

Outra influência decisiva é a de Abu Alaa Al-Maarri (973–1057), cuja pre-
sença se percebe na dimensão filosófica e moralizante de sua obra. O ceticismo 
ético e a inclinação reflexiva de Farhat guardam afinidade com a visão desen-
cantada do poeta sírio medieval, que também concebia o mundo como espaço 
de contradições e de fragilidade moral. Em Sonhos do Pastor, Farhat constrói uma 
alegoria moral em que o pastor, símbolo do homem simples e meditativo, reflete 
sobre as virtudes dos animais e sobre as imperfeições humanas. Essa inversão 
de valores, que atribui sabedoria e pureza ao reino animal, remete à sátira 
filosófica de Al-Maarri em suas Luzūmiyyāt, nas quais a voz poética expressa 
desencanto com a hipocrisia humana e a corrupção dos costumes. O parentesco 
espiritual entre os dois poetas revela-se tanto na ironia quanto na introspecção, 
pois ambos tratam a solidão e o isolamento como condições de lucidez moral.

A poética de Farhat é também produto de um contexto histórico particular. 
A imigração libanesa e síria para o Brasil, iniciada no final do século XIX, criou 
uma rede de colônias árabes que, além de atividades comerciais, mantinham 
intensa vida cultural e literária. No seio dessas comunidades, a poesia 
continuava a ser veículo de coesão identitária e expressão moral. Farhat, que 
viveu grande parte de sua vida no Paraná e em São Paulo, transforma o exílio em 
matéria de reflexão. O “realismo do exílio”, segundo o estudo da Universidade 
de Mazandaran, é o modo pelo qual o poeta integra a experiência migrante à 
consciência estética. O cotidiano árduo, o trabalho manual e as privações não 
são apenas temas, mas estruturas de sentimento que sustentam sua visão do 
mundo. A poesia, nesse contexto, não é fuga, mas forma de resistência simbólica 
e espiritual.

Majidi e Sakaki também destacam o aspecto inovador de suas “قصص شعرية”, 
isto é, seus contos poéticos. Essas composições híbridas unem a estrutura da fábula 
ao lirismo tradicional, antecipando tendências narrativas que se afirmariam na 
poesia árabe posterior. Cada poema constrói uma pequena narrativa moral, com 
personagens e situações reconhecíveis, o que aproxima sua escrita do gênero 
da parábola. Essa dimensão narrativa, aliada à clareza expressiva, demonstra 
que Farhat foi um renovador dentro dos limites do classicismo, pois introduziu 
elementos da modernidade sem romper com o metro e a rima tradicionais. 
Outro ponto relevante é o modo como sua experiência brasileira influencia a 
construção simbólica de sua poesia. O ambiente rural, o contato com a natureza 
e a observação da vida simples conferem um colorido local a suas descrições. 
Ainda que os poemas sejam escritos em árabe clássico, há neles um substrato de 
realidade tropical que enriquece a textura imagética. O Brasil surge como espaço 
de provação e aprendizado, e o poeta, ao representar o trabalhador ou o pastor, 
reinterpreta essas figuras como emblemas universais da condição humana. A 
convivência com a diversidade cultural e com o catolicismo brasileiro amplia 
sua perspectiva ética e reforça a dimensão humanista de sua obra.



51THARIQ MOHAMEDE OSMAN
ELIAS FARHAT: PROSOPOGRAFIA E FORTUNA CRÍTICA

Os dois estudos convergem ao reconhecer que a poética de Elias Farhat 
constitui uma síntese entre tradição e modernidade. Seu realismo é ético e 
introspectivo, sua adesão à forma clássica é uma escolha de continuidade e não 
de conservadorismo, e sua linguagem, ainda que simples, carrega densidade 
moral e filosófica. Farhat é herdeiro de Al-Mutanabbi no heroísmo e de Al-
Maarri na meditação moral, mas é também filho da Nahda e do mahjar, capaz 
de fundir a retórica clássica com a experiência contemporânea do exílio. Em sua 
poesia convivem a pureza da língua, o sofrimento do imigrante e a serenidade 
filosófica de quem reconhece na arte um meio de redenção.

Sua obra demonstra que a literatura árabe da diáspora não se limitou a 
reproduzir modelos do Oriente, mas elaborou um espaço próprio de criação, 
em que o árabe clássico se torna língua de resistência e de universalidade. O 
poeta libanês-brasileiro transforma o real em metáfora moral, o cotidiano em 
sabedoria e o sofrimento em poesia. Ao integrar a herança de seus mestres à 
sua vivência no Brasil, Elias Farhat deu à literatura árabe emigrante um perfil 
singular, no qual a fidelidade à tradição não exclui a abertura ao novo, e o exílio 
se converte em fonte de verdade e de beleza.

Referências
ALJUNDI, Adham. تحفة الزمن بترتيب تراجم أعلام الأدب والفن {Tesouro do Tempo: Biografias de Figuras da 
Literatura e das Artes}. Dar Al-Muqtabis}, 2015. v. 1, p. 237–245.

AL-NAOURI, Issa. ادب المهجر [Literatura da Diáspora]. Cairo: Dar Al-Maaref, 1966.

AL-NAOURI, Issa. إلياس فرحات - شاعر العروبة في المهجر [Elias Farhat - Poeta do Arabismo na Diáspora]. 
Amã: Dar Al-Nashr wal Tawzi‘, 1956.  

ARGUELES, Gerardo. Roman Ingarden: teoría literaria entre Husserl y Gerigk. Espanha: Anthropos, 
2015.

BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski. São Paulo: Editora 34, 2022 [1929]. 
Tradução de Paulo Bezerra.

BARTHES, Roland. Mitologías. Buenos Aires: Siglo XXI Ediciones, 2002 [1957].

CHKLOVSKI, Viktor. Arte como procedimento. Trad. David G. Molina. São Paulo: Universidade 
de São Paulo, 2019 [1917].

DUOUN, Tawfiq Fadlalla. Dhikra al-hijra {Memória da emigração}. São Paulo: s/e, 1945.

FARHAT, Elias.  Diwan Farhat. São Paulo: O Oriente, 1932.

FARHAT, Elias.  ذكرياتي بين صباح الحياة ومشائها {Minhas memórias do alvorecer e do ocaso da vida}, Belo 
Horizonte: O Oriente, 1975.

FARHAT, Elias.  عودة الغائب {Retorno do Ausente}, Beirute: Al-Rasd, 1964. 

FARHAT, Elias.  مطلع الشتاء {Início do Inverno}. Cairo: Biblioteca do Cairo, 1967.

FARHAT, Elias. Rubáiyat. São Paulo: O Oriente, 1954 [1925].

FARHAT, Elias. Sonhos de um Pastor. São Paulo: O Oriente, 1964.



52 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

FARHAT, Elias. فواكه رجعية {Retorno do Ausente}. Damasco: Ministério da Cultura e Orientação, 
1967.

FARHAT, Elias. قال الراوي {Disse o Narrador}. Damasco: Ministério da Cultura e Orientação, 1965.

FRYE, Northrop. Anatomia da crítica. São Paulo: Editora Cultrix, 1973.

LÉVI-STRAUSS, Claude. Antropologia estrutural. São Paulo: Editora Cosac Naify, 2014.

MAJIDI, Hassan; SAKKAKI, Ensiye. التحليل والنقد لشخصية وأدب الشاعر المغمور إلياس فرحات {Análise e crítica 
da arte e caráter do poeta obscuro Elias Farhat}. Rays of Criticism in Arabic and Persian, v. 1, n. 2, p. 
109–125, 2011.

MASHAIKI, Hamid et al. الواقعية في شعر الشاعر إلياس فرحات [O Realismo na Poesia de Elias Farhat]. Iraqi 
Academic Scientific Journals. 2025.

NAMORA, Ricardo. Teoria da literatura e interpretação: o século XX em 3 argumentos. Portugal: 
Imprensa da Universidade de Coimbra, 2014.

QATANI, Samir. وشعره المهجر،حياته  في  العرب  شاعر   - فرحات   Elias Farhat - Poeta dos Árabes na] الياس 
Diáspora, sua vida e sua poesia]. Cairo: Dar Al-Maaref, 1971.

SABBAGH, Alphonse Nagib. O Meio Ambiente na Literatura Árabe escrita no Brasil. Tese de 
Doutorado em Letras, Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), 1978. 

SAIDAH, George. الأميركية المهاجر  في  وأدباؤنا   Nossa Literatura e Nossos Literatos nas Diásporas] أدبنا 
Americanas]. Beirute: Dar Al-Ilm, 1964 [1957].

ZAIDAN, Assad. أدب وأدباء المهجر البرازيلي [Literatura e Literatos da Diáspora Brasileira]. Chouf: Dar-
Attaqadumiya, 2011.

ZAIDAN, Assad. شاعران من المهجر: القروي وفرحات [Dois Poetas da Diáspora: Al-Qarawi e Farhat]. Líbano: 
Editora Doueik, 1987.



Elias Farhat e a diáspora árabe no Brasil:  
uma contextualização

Gustavo Racy
Yara Osman1

Elias Farhat é considerado um dos principais poetas árabes do Brasil. 
Nascido em Kfar Chima em 1893, imigrou para o Brasil em 1910, onde faleceria 
em 1973. Viveu em São Paulo, que considerava o coração da comunidade árabe 
no Brasil, Belo Horizonte, Curitiba e Lapa, cidades estas que adotou. Em 1959, fez 
uma longa viagem pelo Levante, sendo recebido com honrarias, visitando Homs, 
Damasco, Beirute, Kfar Chima, Alepo, Tadmor, Safita e Latáquia. A história de 
Farhat se confunde com a história de meados do século XX, principalmente, já 
que ele foi um dos eminentes escritores que assinaram textos na famosa Revista 
da Liga Andaluza de Letras Árabes, da qual foi um dos fundadores. 

Uma das representantes máximas da Nahda no Brasil, a Revista da Liga 
Andaluza foi um marco nas publicações árabes no país. Ao mesmo tempo, 
podemos vê-la como o sinal da decadência da comunidade árabe. Não por conta 
de seus conteúdos, sobre os quais as abordagens acadêmicas, felizmente, vêm 
se proliferando, mas porque a Revista foi o que parece ter sido o último respiro 
da inteligência árabe tal qual se estabelecera no país: uma inteligência múltipla, 
diversificada, heterogênea, portanto, e parte de uma rede transnacional de 
intercâmbio entre as Américas e o Oriente Médio. No começo do século, afinal, 
o Brasil vira nascer mais de uma centena de títulos periódicos que circulavam 

1	 Gustavo Racy é professor substituto do Departamento de Antropologia da UFPR. Doutor em ciências 
sociais pela Universidade da Antuérpia (2018), pesquisa temas relativos à cultura visual a partir da 
política e da ideologia. Recentemente publicou “Descobrir-se – tornar-se: um esboço de autoetnografia 
sobre a identidade árabe-diaspórica em São Paulo”, pela Revista Exilium (UNIFESP). É diretor da Al 
Jaliah - Revista para Assuntos Árabes e Árabe-Diaspóricos.

	 Yara Osman é tradutora, fotógrafa e musicista. Foi tradutora da ANBA, Agência de Notícias Brasil-
Árabe, da Câmara de Comércio Árabe-Brasileira. É diretora da Al Jaliah - Revista para Assuntos Árabes e 
Árabe-Diaspóricos.



54 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

pela comunidade, com pontos de venda em outros países do mahjar. Conforme 
argumenta Samira Adel Osman (2025, p. 25), resgatando os incipientes estudos 
acadêmicos sobre a intelectualidade árabe no Brasil, a imprensa da comunidade 
“era um registro vivo [...] de suas posições políticas e das disputas de projetos 
para as nações que surgiram da libertação do poder turco-otomano”.

No final do século XIX e primeiro quarto do século XX, abundavam os 
títulos de periódicos publicados no Brasil, começando por São Paulo e Rio de 
Janeiro, mas também em Belo Horizonte, revezando-se entre nomes genéricos, 
como “A Vinha” (al-Carmat) - primeiro jornal árabe feminino do mundo, 
fundado por Salwa Atlas - “A Lua” (al-Qamar) ou “O Guia” (ad-Dalil), nomes 
referidos à própria imprensa e ao jornalismo,  como “O Jornal” (al-Jarida) e “A 
Revista” (al-Majallat) e, finalmente, títulos evocativos das nações emergentes, 
do oriente ou da própria coletividade árabe, como “O Otomano” (al-Uthman), 
“A Nova Síria” (Suria al-Jadidat), “O Cedro do Líbano” (Arzat Lubnan), ou “A 
Colônia” (al-Jaliah). Cada um destes títulos carregava consigo uma semiótica 
própria, que antecipava a postura e o escopo das publicações. A Revista da 
Liga Andaluza de Letras Árabes não foi exceção: afirmando uma neutralidade 
política, a revista se apresentava claramente como uma publicação erigida “sobre 
o ombro de gigantes”, evocando a memória da glória andaluza e o esplendor de 
sua cultura, focando-se na riqueza da língua árabe. Interessante que, em 1935, 
ano de sua fundação, a Revista da Liga Andaluza introduzisse à história das 
publicações árabes o componente da neutralidade política. 

A neutralidade política da Revista da Liga Andaluza não deve ser tomada 
em vão. Fundada, como dito anteriormente, em 1935, seus fundadores já haviam 
atravessado e participado de décadas de discussões e querelas sociopolíticas a 
respeito da realidade da Grande Síria, especialmente. A superação dos problemas 
anteriores, dividindo patrícios entre otomanismo, apoio à França, nacionalismo 
e panarabismo, não parecia ser o escopo dos debates dos literatos da Liga. Pelo 
contrário, os fundadores criam piamente na imparcialidade da revista. Diante 
da “erosão” promovida pela política, a literatura forneceria a “construção”, 
como lembra Matheus Menezes (2025), reproduzindo o primeiro editorial da 
publicação. A ideia da literatura como missão - seja ela qual for - não era ausente 
de publicações anteriores e, mesmo, do pensamento da Nahda, informada por 
certos preceitos Iluministas e liberais, mas a Revista da Liga reafirmava na 
literatura um preceito moral e positivista (Menezes, 2025), que tinha como 
objetivo o afastamento das querelas políticas em nome da apresentação daquilo 
que consideravam os fundadores as qualidades de seu povo.

Não obstante esta postura da Revista da Liga, que por si só deve ser 
objeto de contínuo estudo, a poesia de Elias Farhat foi fortemente anticolonial 
e engajada. Para além do realismo próprio a seu estilo, como demonstram 
diversos autores, Farhat não se imiscuiu dos problemas de seu tempo. Assim, 
em 1937, como reconta Joseph Leidy (2023), Farhat, impactado pelo nascente 
movimento nacionalista sírio de Antoun Sa’adeh, e inspirado pelas reportagens 



55GUSTAVO RACY, YARA OSMAN
ELIAS FARHAT E A DIÁSPORA ÁRABE NO BRASIL: UMA CONTEXTUALIZAÇÃO 

do Partido de Sa’adeh como um movimento secular perseguido, assinou o 
poema “A Juventude da Síria” (Shabab Suriyya), de tom patriótico. Um ano após 
o flerte, Farhat se prontificou a desautorizar o movimento do proto-fascista 
Sa’adeh em um artigo na revista “O Oriente”, (ash-Sharq), em que “afirmava 
ignorância sobre a verdadeira natureza do partido e seu líder” (Leidy, 2023, 
p. 91). E não foi só Farhat quem se engajou contra o caráter de Sa’adeh e seu 
partido: Rashid Salim al-Khoury, companheiro de Liga Andaluza também se 
viu às voltas contra o líder político, ao ser atacado por uma fala proferida por 
ocasião do aniversário do Profeta Muhammad.

Estes embates, comuns nas publicações árabe-brasileiras, ganhavam, 
porém, uma nova configuração à medida que o século XX se encaminha 
para sua metade. Se, antes, os intelectuais árabes se dedicavam a discussões 
pertinentes à iminência da Primeira Guerra Mundial, à crise do Otomanismo e 
às possibilidades de superação das contradições internas das colônias otomanas 
no Levante (cf. Sheehi, 2004), expressando os desdobramentos da Nahda numa 
geração que acabara de ter acesso à educação superior formalizada, os anos 1930 
introduzem à realidade um novo rosto. Já há mais de cinquenta anos presentes 
no país, os árabes do Brasil se viam diante da emergência dos desdobramentos 
de novas formas políticas, expressas, por exemplo, no protofascismo de Sa’adeh. 
O governo Getúlio Vargas, também, com sua política de nacionalização, 
não deixaria de impor transformações à autorrepresentação das diversas 
comunidades imigrantes presentes no Brasil.

O desafio não é, porém, de entender as nuances sociológicas da dinâmica 
da comunidade árabe, ou suas consequências na produção intelectual. Antes, 
porque ainda carecemos de estudos aprofundados sobre a questão, nosso 
desafio é preencher a lacuna existente relativa à própria história do mahjar, da 
qual Farhat é uma expressão significativa. Embora sejamos um país de poucos 
leitores - a despeito das transformações profundas, necessárias e celebradas 
dos últimos vinte anos, brecadas pela condução destrutiva do governo Jair 
Bolsonaro -, no que toca à comunidade árabe, apenas agora começamos a 
galgar passos em direção a uma história social e cultural que pode tomar uma 
forma própria e coerente. Não por acaso, referimo-nos geralmente aos mesmos 
autores, com seus trabalhos pioneiros, para um panorama do mahjar: Jorge 
e Wadih Safady, por vezes Taufiq Kurban. A disponibilidade deste último, 
inclusive, é rara, e os pesquisadores que detêm seu livro geralmente o guardam 
a sete chaves, garantindo seu privilégio. Não só inúmeros outros autores não 
são lembrados, são ignorados, e sobrevivem, em cópias velhas e amareladas, 
no Líbano e na Síria, mas não no Brasil. Neste sentido, o trabalho promovido 
pela USEK e pela CCAB para digitalização dos periódicos árabes do Brasil é 
uma tarefa fundamental. A dificuldade, porém, em reunir as mesmas revistas, 
jogadas às traças nos depósitos dos clubes árabes, tão orgulhosos de seus 
membros “eminentes”, denuncia, precisamente, que o trabalho de autores 
como Farhat e aqueles anteriores a ele, foram insuficientes para a formação de 



56 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

uma comunidade intelectual crítica. Nossa colônia insiste em preferir entregar 
honrarias e comendas a homens de poder.

Esta história, cremos, deve ser alicerçada não sobre os ditos ou não-ditos 
de personalidades de nossa comunidade, mas acima de tudo, pela articulação 
entre sua produção à luz do dos momentos históricos. Neste sentido, não se 
trata de incluir a história literário-poética na história, mas de compreendê-
la, em si, como história, como parte integrante e formadora do movimento 
histórico. Somente assim poderemos abordar de forma nova, resgatando e 
dando sentido atual à obra de autores como Farhat e tantos outros. Em outras 
palavras, trata-se do esforço hercúleo, de algum modo, de compreender o 
processo de formação de nossa própria comunidade no Brasil. Isto não é 
estranho, porém. Intelectuais como Taufiq Duoun, os irmãos Safady e Kurban, 
ex-alunos de Philip Hitti, que fundou o Programa de Estudos para o Oriente 
Próximo em Princeton, promoviam esse mesmo esforço já nas décadas de 1920. 
Farhat não era alheio a este movimento e, informado pelas concepções que 
ganhariam forma oficial pelo estatuto da revista que fundara, contribuiu para 
uma percepção da “arabidade”, termo que lhe era caro, de uma forma que, 
embora não as negasse, se diferenciava das discussões anteriores promovidas 
pelos intelectuais antecessores.

De algum modo, é possível dizer que a obra madura de Farhat, aquela 
que lhe fornecerá o título de “poeta da arabidade” e personalidade respeitada 
no Levante, pertence a uma segunda geração da intelectualidade árabe no 
Brasil, que acompanha, por um lado, uma tendência nativista, pensando a 
terra e a identidade e, por outro, uma objetividade de cunho realista, quase 
naturalista, que se pretende objetiva e distanciada. Este caráter duplo se faz 
presente ao longo de toda sua autobiografia (Farhat, 1975), em que relatos de 
sua viagem à Grande Síria em 1959 se revezam com poemas que se conectam 
aos acontecimentos descritos. 

E, no entanto, a despeito do distanciamento do poeta, e da neutralidade 
da revista, sabe-se, por testemunho da família que, ao receber o primeiro lugar 
num concurso internacional de poesias promovido pelo Egito, Farhat doou 
os procederes da premiação às vítimas da agressão sionista na Palestina. Aí 
reside, a dialética entre o escrito e o feito, e que os estudiosos devem buscar para 
compreender a literatura de Farhat no panorama geral da história do mahjar 
e, com isso, a própria história literária, que foi o medium através do qual esta 
comunidade procurou prosperar, muito antes de sua entrada na política. Afinal, 
Farhat foi, também, poeta do Brasil, e laudou a cidade de Belo Horizonte e da 
Lapa, assim como o estado do Paraná, sua terra adotiva; elogiou sua família, o 
cotidiano e a natureza.

Arroios de prata vês/ Marginados de ouro/ Desaguando numa lagoa/ 
Toda flamejante/ Entre montanhas, trajando/ As mais esplendentes/ 
E ofuscantes vestes [...] Ó crepúsculo de Belo Horizonte,/ És para mim 
o guia/ Que conduz à sempre terna beleza. (Poente em Belo Horizonte).



57GUSTAVO RACY, YARA OSMAN
ELIAS FARHAT E A DIÁSPORA ÁRABE NO BRASIL: UMA CONTEXTUALIZAÇÃO 

Paraná, que deleite é viver junto de ti,/ Paraná, quão difícil é despedir-
me de ti,/ Porque és o lar mais generoso e o berço de meus pequeninos 
[...] Em ti deixei minha juventude,/ Em ti inspirou-se minha obra/ Em 
ti construí toda a minha vida.  (Adeus ao Paraná).

Nestes dois poemas, dos quais destacamos apenas um par de estrofes, 
os versos livres enaltecem sensações que conjugam o apego e a memória à 
paisagem. Dando forma, primeiro, ao poente belo-horizontino ao desfraldá-
lo como um sujeito garboso, vestido em ouro e prata que deságua na Lagoa, 
esparramando-se sobre prados em que descansa uma pastora - imagem 
bucólica dos morros mineiros. No segundo caso, o poeta se despede do Paraná, 
enaltecendo a juventude e a paisagem onde floresceu o coração do autor.  
Enquanto, na homenagem à capital mineira, vemos uma conjugação entre a 
linguagem direta e a metafórica, pela qual a descrição de imagens bastante 
claras adquirem significados novos, na despedida ao Paraná, temos versos 
que elogiam de maneira mais explícita uma unidade política, adotando um 
tom de certo modo regionalista, muito menos bucólico ou árcade. Entre Belo 
Horizonte e o Paraná, o poeta enaltece, primeiro, uma riqueza metafísica e, 
em segundo lugar, uma riqueza concreta. Em Belo Horizonte, o sujeito que 
marcha, “argênteo aurifulgente”, domina a Lagoa, espalha-se pela paisagem, 
domesticando e transformando-a, elevando o espírito do observador passivo - o 
próprio poeta. O tom elegíaco dá contorno a um poema de pouco refinamento, 
mais preocupado com a galhardia das palavras bem escolhidas, algo que talvez 
não funcione tão bem em português quanto em árabe. Já a beleza do Paraná 
se expressa na contemplação ativa do autor, que se lembra dos planaltos, da 
juventude, dos pinheiros, de todas as recordações inscritas no coração, que são, 
conclui o autor “Como as recordações da minha terra”.

A metafísica da natureza e a recordação da terra natal são temas que 
confluem, na obra de Farhat, para uma recomposição da identidade coletiva 
árabe, que não deixa de compreender, em si, a própria identidade brasileira, 
incorporando, assim, a própria diáspora como componente fundamental da 
experiência árabe moderna. Essa recomposição adquire constantemente um tom 
elegíaco que sobrepõe natureza e afetividade, como no curto poema vencedor 
do concurso entre poetas árabes domiciliados no Brasil por ocasião da ereção 
do monumento em homenagem à independência do Brasil. Conforme a nota 
explicativa na coletânea de poemas editada pela família do poeta, o poema de 
Farhat foi o vencedor de um certame que insculpiria a poesia num “Monumento 
à Liberdade” em homenagem ao centenário da independência do Brasil. Ali, 
novamente de forma elegíaca, Farhat compila, em poucos versos, as riquezas do 
Líbano, Síria e Palestina como insuficientes para equiparar o amor dos árabes 
ao Brasil e aos brasileiros. Riquezas materiais - cedros, as relíquias de Palmira 
e Baalbek, o sarcófago de Saladino e o Santo Sepulcro - os símbolos da nobreza 
da cultura árabe do Levante se tornam expressão não só da grandeza do Brasil, 



58 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

mas também dos árabes que ali estão e que o amam. A elegia enaltece, assim, 
dois povos e terras grandiosas. Neste sentido, é importante que pensemos um 
pouco mais sobre a relação entre a presença árabe na literatura brasileira, algo em 
que Farhat foi, talvez, mais fundamental por meio da Revista da Liga Andaluza.

Para Slimane Zeghidour (1982), a Liga Andaluza surgiu enquanto o Brasil 
vivia a efervescência do Modernismo. Tal afirmação, embora faça sentido, merece 
refinamento e, ainda que não sejamos historiadores da literatura, podemos 
refletir um pouco sobre a importância deste momento no cenário brasileiro, pois, 
passada a febre do modernismo paulistano e das diversas expressões locais ao 
redor do país, o Brasil rendia-se ao regionalismo na prosa literária, com obras 
como O Quinze (1930), de Rachel de Queiroz, O País do Carnaval (1931), Cacau 
(1933) e Suor (1934), de Jorge Amado, Menino de Engenho (1932), de José Lins do 
Rego, ou Caetés (1934), de Graciliano Ramos. Na poesia, novamente citando obras 
publicadas entre 1930 e 1935, ano da fundação da Revista da Liga Andaluza, 
temos, em 1930, Alguma Poesia, de Carlos Drummond de Andrade, Poemas e 
Bumba-meu-Poema, ambos de Murilo Mendes, O Acendedor de Lampiões (1932), 
de Jorge de Lima, e Batuque, samba e Macumba (1933), de Cecília Meireles. Como 
reporta o mesmo Zeghidour (1982, p. 73), o movimento modernista parece ter 
sido fundamental para a Revista da Liga Andaluza, pois 

é inegável que os árabes [...] tenham sentido a necessidade de transpor, 
se não a letra, pelo menos o espírito do movimento [modernista] para 
a comunidade árabe que se tornara numerosa e bem estruturada. O 
movimento foi tanto natural quanto as traduções de obras árabes em 
português e brasileiras em árabe progrediram bastante.

Moderna, portanto, foi a Revista da Liga Andaluza. Mas devemos, ainda, 
críticos e historiadores, entendermos os intercâmbios entre o regionalismo 
da prosa e o impressionismo do verso, com a produção dos autores árabes. 
O que, aí, explica os processos de sociabilidade e os limites de uma literatura 
“nacional”? De que modo a assim chamada “arabidade”, se refletia no processo 
de formação de uma literatura verdadeiramente brasileira, e como foi excluída 
tal identificação do cânone local, enquanto permaneceu, por anos, no currículo 
escolar sírio, por exemplo? Por que a literatura brasileira de expressão árabe 
passa longe daquilo que Antonio Candido (2023) denominou o “sistema literário 
consolidado”? É evidente que uma literatura nacional deva partilhar de um 
idioma nacional, para que se inclua no campo e dispute pela canonização, algo 
que a literatura do mahjar nem sempre fez, pois escrevia majoritariamente em 
árabe. Não obstante, considerando a ausência ampla e generalizada de estudos 
sobre a intelectualidade árabe do Brasil, o que parece explicar a marginalidade 
dos pensadores árabes em nosso país - mesmo os mais famosos, como os da Liga 
Andaluza - diz respeito à própria sociabilidade brasileira, à formação não só de 
sua literatura, mas de sua classe dominante e sua intelligentsia. É impressionante 



59GUSTAVO RACY, YARA OSMAN
ELIAS FARHAT E A DIÁSPORA ÁRABE NO BRASIL: UMA CONTEXTUALIZAÇÃO 

que não estudemos a literatura árabe do Brasil, nem mesmo a consideremos 
brasileira. Neste sentido, a nota familiar, acima referida, a respeito do certame 
de poesia dedicado a inscrição num “Monumento da Liberdade” é sintomático. 
Coube bem às elites dominantes que os árabes fossem bons comerciantes. O fato 
de que passasse por, e fosse considerada branca, também, muito deve ter valido 
para que se disfarçasse o preconceito contra uma população que, tanto quanto 
inúmeras outras, instalou-se no Brasil, senão em busca de um lugar estável, 
então em busca de uma vida melhor. Enquanto a branquitude dos italianos e 
alemães serviu a um discurso que, com a emergência social de seus imigrantes, 
criou entre seus descendentes um mito de nobreza pelo esforço, a liminaridade 
dos árabes - e neste aspecto, também a dos judeus - legou a esta população a 
pecha do dinheirista, daquele que, embora se esforçasse, não chegaria aos pés, 
afinal, da modernidade. Sim. Houve uma questão racial contra os árabes no 
Brasil sobre a qual pouco se fala, e que deve ser abordada também na formação 
do cânone literário e da própria compreensão do que seja a literatura nacional, 
“brasileira”. O debate da identidade, embora desejássemos que pudesse já ter 
sido superado, demanda, ainda, atenção. 

Não nos propondo a resolver quaisquer das questões acima mencionadas, 
dado que esta é uma reflexão, como ilustrado pelo nosso título, contextual, é 
mister, antes de tudo, colocar tais questões em movimento, no esforço de apontar 
possíveis delineamentos sobre o que falamos ao abordarmos a obra de Farhat 
enquanto expressão de uma obra coletiva, integrante de uma comunidade 
múltipla e diversa. O episódio acima citado, em que Farhat dedicou um poema 
ao nascente movimento de Antoun Sa’adeh no Brasil é expressivo, neste 
sentido. Mesmo após ter a dedicatória revocada, colocando-se Farhat contra 
o movimento nacionalista de Sa’adeh, a revista deste último voltou a publicar 
o poema uma década mais tarde. Do mesmo modo, a vinculação de Farhat à 
República Árabe Unida, tendo passado um ano no Levante e no Egito a convite 
do governo de Jamal Abdel-Nasser, expressa as dinâmicas inerentes ao processo 
de consolidação dos estados-nação árabes modernos. Se havia, em inícios do 
século XX, uma contraposição evidente entre os comerciantes e os intelectuais, 
como lembra Marcela Maria Freire Sanches (2009) a partir de apontamentos 
de Oswaldo Truzzi (2005), o passar do tempo mostra uma comunidade mais 
amalgamada e menos delicada a tais diferenças, momento em que a Revista 
da Liga Andaluza e a obra de Elias Farhat assumem predominância no 
cenário poético e intelectual do mahjar. De uma forma ou de outra, porém, as 
oposições, conflitos e confluências, seja da parte dos intelectuais, seja da parte 
dos profissionais liberais, expressava uma tendência ao manejo da chamada 
arabidade como instrumento de sobrevivência e atuação política e cultural.

A questão da arabidade surge, também, como um contraponto à impar-
cialidade pretendida pela Revista. As viagens de Farhat ao Levante, bem como 
sua longa estadia entre a Síria e o Egito, mostram de que modo o poeta, engajado 
com o papel e das nações árabes no cenário cultural e político global, outor-
garam-lhe um papel importante na política cultural de seu tempo, alimentada 



60 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

pelo nacionalismo árabe de meados do século XX, um nacionalismo já distante 
daquele inaugurado pela Nahda, da qual foram interlocutores diretos os escrito-
res das primeiras manifestações político-literárias do mahjar do início do século. 
Fica patente que, se como membro da Liga Andaluza, Farhat preconizava um 
distanciamento relativo a questões particulares do chamado “mundo árabe”, 
principalmente a partir do secularismo, fora da Liga, o poeta se engajou na 
elegia deste mesmo mundo. Sinal de uma crise inerente ao próprio universo 
de pensamento árabe do pós-guerra ou contradição própria deste pensamento 
no contexto da modernidade capitalista? Consideramos ambas as perguntas 
válidas. É preciso investigar se a relevância dada à obra de Farhat se depreende 
da qualidade inerente de sua poesia ou de seu conteúdo elegíaco. 

É interessante, assim, olharmos para as fotografias reproduzidas na autobiografia 
do poeta. Entre o Brasil e o Levante, elas não raro centralizam Farhat em soirées a ele 
dedicados; o poeta se impõe, com postura oratória, em meio a integrantes das 
comunidades árabes brasileiras. Por vezes, Farhat esboça um sorriso, seu corpo 
miúdo prostrado de forma gentil. Mas este é, sem dúvida, um homem que 
recebe honrarias, que acena a uma aparente multidão à sua espera na aldeia 
natal. Conforme se sabe, imagens são produtos não só do que se quer mostrar, 
mas daquilo que não se escolhe mostrar. Da mesma forma, são resultado de 
toda a formação ideológica daquele que a produz. Conforme o termo usado 
por Stephen Sheehi (2007), o “conteúdo manifesto” das imagens dizem não só 
sobre o sentido proposto e exposto em si, mas sobre contextos sócio-históricos 
mais amplos, servindo como evidências, como apontou Peter Burke, que nos 
permitem testemunhar a história não só narrada na imagem, mas da qual ela 
mesma faz parte. O universo dos congressos dedicados a Farhat, que nos é 
apresentado pela autobiografia do poeta, testemunham um momento de intensa 
valorização de sua obra; algo promovido, sem dúvida, pelo ambiente político 
dos anos 1950-1960, marcados pelo nacionalismo encabeçado por Nasser, cujo 
Egito havia, então, se unido com a Síria. A possibilidade de uma apoteose das 
nações árabes, pós-coloniais e movidas contra um inimigo comum, promoveu 
um brilhante momento cultural que visou estreitar os laços entre os países 
árabes e sua diáspora, sendo o Brasil, país de tradição diplomática pragmática, 
um aliado. As recepções a Farhat no Líbano, na Síria e no Egito, ladeado não 
só por homens em ternos, mas também em kuffiyyah, ereto em meio a ruínas de 
um glorioso passado árabe comum, prostrado aos pés da fortaleza de Alepo, ou 
declamando poesias num espaço íntimo; todas estas imagens parecem emular 
o ambiente político da época, atestando, a partir daí, a importância de Farhat. 

Se é, por um lado, evidente que as imagens inseridas no contexto de 
um livro autobiográfico não devem ser vistas independentemente do texto 
que ilustra e complementa, por outro, elas nem por isso deixam de falar por 
si mesmas, e sem dúvida estas imagens, feitas ao estilo jornalístico da época, 
geralmente em um plano médio, expõem a contradição que acima indicamos 
a respeito da posição de Farhat na poesia árabe e na história do mahjar. Esta 



61GUSTAVO RACY, YARA OSMAN
ELIAS FARHAT E A DIÁSPORA ÁRABE NO BRASIL: UMA CONTEXTUALIZAÇÃO 

contradição é a mesma que se encontra ao observar a manutenção de formas 
tradicionais de versificação do árabe e, igualmente, uma temática conservadora, 
já realizada por autores anteriores. A forma pela qual se justapõem, assim, relato 
e prova (a imagem), são também indicadores de um caminho possível, quiçá 
necessário, para que abordemos a história de autores como Farhat não do ponto 
de vista biográfico, mas, antes, de uma história social. 

Como sói ocorrer na longa história perdida de nossa comunidade, ainda 
é preciso “botar os pingos nos is” e ocupar os espaços de contradição tanto 
numa perspectiva formal, que investiga o caráter próprio das obras literárias e 
poéticas, quanto na perspectiva de uma história social e política. Os trabalhos 
que se desdobram da abordagem da vida e obra de Elias Farhat sinalizam, sem 
dúvida, uma trilha que começa a ser aberta, e que deve se expandir para outros 
nomes da literatura do mahjar. 

Referências
CANDIDO, A. Iniciação à literatura brasileira. São Paulo: Todavia, 2023.

FARHAT, E. As minhas memórias entre o alvorecer e o ocaso da vida.  1975. 

LEIDY, J. E-Z. Youth, authority, and Syrian nationalism in the Mahjar, 1938-1944. Mashriq & 
Mahjar, n. 1, 79-106, 2023.

MENEZES, M. A revista da Liga Andaluza de Letras Árabes: uma história em quatro atos. 
Exilium: Revista de Estudos da Contemporaneidade, v. 6, n. 10, p. 184-200, 2025. Doi: https://doi.
org/10.34024/rq3r6y92. 

OSMAN, S. A. A imprensa dos imigrantes árabes no Brasil. Al Jaliah: Revista para Assuntos 
Árabes e Árabe Diaspóricos, v.0, 24-33, 2025. Disponível em: <https://heyzine.com/flip-
book/8090dd63e2.html#page/24>. Acesso 22 junho 2025.

SANCHES, M. M. F. Nova Andaluzia: a memória da intelectualidade árabe no Brasil. Dissertação 
de Mestrado. Programa de Pós-Graduação em Memória Social - UFRJ, 2009.

SHEEHI, S.  Foundations of Modern Arab identity. Miami: University Press of Florida, 2004. 

SHEEHI, S. A Social History of early Arab photography or a prolegomenon to an Archaeology 
of the Lebanese imago”. International Journal of Middle East Studies, v. 38, n. 2, p. 77-208, Maio, 
2007.

TRUZZI, O. Sírios e libaneses: narrativas de história e cultura. São Paulo: Companhia Editora 
Nacional, 2005.

ZEGHIDOUR, S. A poesia árabe moderna e o Brasil. São Paulo: Brasiliense, 1982.





A Revista da Liga Andaluza de Letras Árabes e 
a Memória de al-Andalus1

Guilherme Di Lorenzo Pires

1. Introdução
Este capítulo investiga os usos da memória de al-Andalus na Revista da 

Liga Andaluza de Letras Árabes (1935–1953), tomando-a como um caso situado 
de circulação e reinscrição de passados no Mahjar brasileiro. O presente ensaio 
propõe ler essa memória a partir de duas categorias analíticas complementares: 
al-Andalus como conceito viajante e como horizonte imaginativo. De um lado, 
trata-se de entender a memória de al-Andalus como uma referência histórica 
cujos sentidos são móveis e se reconfiguram à medida que atravessam tempos, 
espaços e comunidades interpretativas; de outro, trata-se de entender o passado 
andaluz como um repertório simbólico capaz de estruturar afetos, imagens 
e expectativas coletivas sem o reduzir, contudo, a uma fidelidade descritiva 
ao passado. Nessa dupla chave, a memória andaluza aparece como recurso 
cultural que permite a intelectuais e escritores libaneses no Brasil situarem-se 
diante de um outro simultaneamente próximo e distinto, produzindo formas 
de mediação identitária no contexto diaspórico, ao mesmo tempo em que al-
Andalus se consolida como lugar de memória e de criatividade.

As representações de al-Andalus constituem tema de uma bibliografia 
ampla e heterogênea. Não se busca aqui apresentar uma interpretação inédita 
sobre o que al-Andalus foi ou o que significou em termos históricos. Tampouco, 
pretende-se aqui oferecer uma leitura original sobre as representações desse 
passado em si. O objetivo é bem mais modesto e circunscrito. Busca-se empregar 
o caso da Liga Andaluza como ilustração de dinâmicas contemporâneas de 

1	 Guilherme Di Lorenzo Pires – Graduado em História pela UFMG, Mestrado e Doutora em Relações 
Internacionais pela PUC Minas, É professor da PUC Minas Campus Poços de Calda e professor do 
Curso de de Pós-Graduação (Lato Sensu) “As Relações Internacionais do Oriente Médio: Sociedade(s), 
Cultura(s) e Política” na PUC Minas.



64 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

deslocamento, contato, trocas e diálogo intercultural, mostrando como um 
passado distante pode ser ressignificado no contexto diaspórico, organizando 
imaginários e projetos políticos.

O capítulo se inicia com uma apresentação sucinta da Revista da Liga 
Andaluza, abordando sua gênese institucional no Mahjar paulista e seu projeto 
editorial cosmopolita que articulava tradição, criação e tradução. Sobre essa 
base, o capítulo discorre brevemente sobre as particularidades da produção 
Mahjar no Brasil para, então, discutir as diversas representações de al-Andalus na 
tradição árabe. E, enfim, o capítulo discorre de maneira sucinta como a Revista 
da Liga Andaluza se insere nessa tradição mais ampla. Com isso, mais do que 
uma leitura fiel do passado, busca-se aqui apreender como que a representação 
de al-Andalus serviu como metáfora para debates atuais sobre identidade, 
convivência, multiculturalismo, exílio, perda e reconstrução.

2. A Liga Andaluza e a diáspora árabe no Brasil
A Revista da Liga Andaluza de Letras Árabes nasceu, em 1935, como o 

desdobramento editorial de um dos principais núcleos literários da diáspora 
árabe nas Américas, a Liga Andaluza fundada em 1933 em São Paulo (Menezes, 
2024). Mais do que um simples boletim do núcleo literário, a revista se afirmava 
como um veículo de projeção da literatura e da cultura árabes para as Américas 
e para o mundo árabe, além de traduzir obras para o idioma árabe. A revista 
se tornou um espaço de sociabilidade intelectual que conectava escritores, 
poetas e ensaístas espalhados entre o Brasil, outros países da América Latina e 
o próprio mundo árabe. Reunindo nomes importantes na literatura do Mahjar e 
mantendo uma produção regular, com mais de cem números entre 1935 e 1953, 
com apenas um hiato entre 1941 e 1947, a revista se consolidou como um dos 
periódicos de maior prestígio da imigração árabe latino-americana, tanto pelo 
volume quanto pela diversidade temática de seu conteúdo (Menezes, 2024).

A revista foi pensada como instrumento para promover a literatura árabe 
na diáspora, tecer vínculos entre intelectuais e autores, e renovar a produção 
literária, combatendo o fanatismo e criticando tradições vistas como fatores de 
estagnação intelectual. Ao mesmo tempo, os editores apresentavam a revista 
como um espaço deliberadamente não partidário, não confessional e não 
regionalista. Pelo menos na intenção, a revista reivindicava fazer da literatura, 
e não da política, o eixo de construção de uma sensibilidade moderna árabe-
brasileira (Menezes, 2024). Ao referirem-se a al-Andaluz, os idealizadores do 
projeto buscaram resgatar a memória de um passado marcado por um grande 
legado cultural, servindo como referência para a produção cultural no contexto 
brasileiro (Curi, 2020, p.377).

O conteúdo da Revista da Liga Andaluza de Letras Árabes, ao longo de 
quase duas décadas, revelava o que a comunidade árabe no Brasil pensava 
sobre o mundo árabe, o Brasil e a própria condição diaspórica. Longe de ser 



65GUILHERME DI LORENZO PIRES
A REVISTA DA LIGA ANDALUZA DE LETRAS ÁRABES E A MEMÓRIA DE AL-ANDALUS

apenas um periódico literário, apesar de reivindicar ser um meio de discussão 
primordialmente literário, a revista articulava um mosaico de gêneros e temas, 
abarcando artigos políticos, crônicas sobre o Brasil, ensaios linguísticos, crítica 
literária, poesia, prosa de ficção e traduções. Os artigos políticos acompanhavam 
de perto os grandes acontecimentos mundiais (da guerra ítalo-abissínia à 
Segunda Guerra, passando pela Questão Palestina), mas sempre filtrados pela 
posição específica de uma comunidade árabe situada em São Paulo. Em paralelo, 
textos sobre o Brasil funcionavam como meio de aproximação, permitindo à 
revista inscrever os árabes como parte legítima da nação brasileira e, ao mesmo 
tempo, articular uma leitura do Brasil à luz de um horizonte cultural formado 
no Levante (Menezes, 2024).

No plano literário, a revista reunia uma grande diversidade de temas e 
estilos. Servia como um canal de reafirmação de uma tradição árabe clássica, 
promovia uma produção original dos escritores da Liga (poemas e prosas que 
tematizam o exílio, o Brasil, o carnaval, a modernidade urbana, os nacionalismos 
árabes) e realizava traduções de inúmeras obras para o árabe e, posteriormente, 
para o português (Menezes, 2024). Ao traduzir para o árabe obras de autores 
brasileiros e portugueses, incluindo trechos de prosa modernista, a revista não 
só apresentava o Brasil ao leitor árabe letrado, mas também redefinia o que se 
entende como “literatura árabe da diáspora”, incorporando obras em língua 
portuguesa que são reinscritas em um horizonte estético árabe (Menezes, 2024).

3. A incorporação da diáspora árabe no Brasil
A Revista da Liga Andaluza deve ser compreendida, em parte, como 

expressão da experiência diaspórica árabe no Brasil, em especial de sírios e 
libaneses. A orientação editorial da revista e suas escolhas temáticas não podem 
ser separadas desse contexto social e intelectual, assim como da história da 
presença árabe no Brasil e do contato lusitano com os árabes na Península Ibérica. 

A extensa produção intelectual da diáspora sírio-libanesa no Brasil, da qual 
faz parte a Liga Andaluza de Letras Árabes, insere-se em processos históricos 
ligados à grande onda migratória do final do século XIX, que inaugurou a vinda 
em grande escala de libaneses e sírios ao Brasil (Curi, 2020, p. 372). Estima-se 
que cerca de um terço da população do Monte Líbano tenha emigrado para as 
Américas entre o final do século XIX e 1914 (Hassan, 2019a, p. 167). A maior 
parte desses deslocamentos teve como destino a América Latina, região que, 
em comparação com os Estados Unidos, impunha menos barreiras à entrada de 
imigrantes e oferecia perspectivas econômicas consideradas mais promissoras. 
Os fluxos iniciais eram compostos sobretudo por cristãos, especialmente maro-
nitas e ortodoxos sírios, além de contingentes menores de outras denominações, 
embora também tenham emigrado muçulmanos e judeus oriundos da Grande 
Síria, bem como de outras áreas do mundo árabe (Hassan, 2019a, p. 167).



66 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Embora tanto os Estados Unidos quanto países da América Latina tenham 
recebido contingentes significativos de imigrantes árabes, a forma de incorpo-
ração dessa diáspora foi distinta. Nos Estados Unidos, os árabe-americanos 
conviveram, durante longos períodos, com apagamento social e estigmatização, 
em parte agravados pelo histórico de intervenções norte-americanas no Oriente 
Médio. Já no Brasil e em países vizinhos, a diáspora árabe alcançou maior vi-
sibilidade e integração social, projetando-se como agente cultural, empresarial 
e político em um movimento de reconhecimento público mais amplo (Hassan, 
2019a, p. 168).

No entanto, essa maior visibilidade não eliminou tensões e ambivalências. 
A incorporação dos árabes ao imaginário cultural brasileiro ocorreu de maneira 
atravessada por ambiguidades constitutivas. Ao chegarem e se fixarem no 
país, os imigrantes se inseriram em um espaço simbólico já estruturado por 
expectativas e classificações sobre quem eram os árabes e quais posições sociais 
lhes caberiam na sociedade Nesse sentido, como argumenta Guilherme Curi, a 
presença dos árabes foi interpretada e acomodada dentro de repertórios culturais 
preexistentes (Curi, 2020, p. 373)2.

Esse repertório preexistente é fruto de quase oito séculos de contato 
entre os reinos cristãos ibéricos e as culturas árabe, africana e islâmica em  
al-Andalus. Essa marca aparece de forma direta no léxico ibérico, com milhares 
de termos árabes incorporados ao espanhol e ao português, mas também em 
outras esferas culturais, incluindo formas literárias e filosóficas, arquitetura, 
repertórios musicais e práticas culinárias, entre outras (Hassan, 2019, p. 166). 
Nesse sentido, como observa Christina Civantos, tanto no mundo árabe-islâmico 
quanto no mundo ibérico-católico, Al-Andalus se tornou um elemento central 
nas narrativas de identidade religiosa e nacional (Civantos, 2017, p. 5-6). Isso 
estabelece uma certa proximidade, mas, ao mesmo tempo, produz pontos de 
desacordo derivados de uma história complexa, marcada por trocas, conflitos, 
coexistência e dominação.

Essa herança ibérica ajuda a compreender por que a experiência diaspórica 
árabe na América Latina se configurou de modo distinto daquela observada nos 
Estados Unidos. Em sociedades latino-americanas formadas a partir de matrizes 
ibéricas, certos elementos culturais e linguísticos de longa duração tornavam 
o universo árabe relativamente mais reconhecível, o que favorecia a percepção 
de uma relativa proximidade com as culturas dos imigrantes (Hassan, 2019, 
p. 167). Como consequência, a incorporação simbólica dos árabes no Brasil 
envolveu simultaneamente distância cultural e reconhecimento mediado por 
laços históricos mais amplos. Diante dessa condição ambígua que caracteriza 
a diáspora árabe no Brasil, cabe examinar as funções simbólicas atribuídas à 

2	 Esses repertórios eram, em larga medida, derivados do orientalismo europeu, ainda que tenham 
assumido inflexões locais que permitem falar em um orientalismo brasileiro. Entre essas mediações, 
destacou-se a herança de um orientalismo português mobilizado por intelectuais no Brasil para pensar 
populações do Oriente Médio (Pinto, 2010).



67GUILHERME DI LORENZO PIRES
A REVISTA DA LIGA ANDALUZA DE LETRAS ÁRABES E A MEMÓRIA DE AL-ANDALUS

memória de al-Andalus na produção intelectual e artística dessa comunidade, 
especialmente tal como se manifesta na Revista da Liga Andaluza. 

4. As “diversas vidas” de al-Andalus
Al-Andalus designa o período e o espaço da presença política muçulmana 

na Península Ibérica, convencionalmente datado de 711 a 1492, com desdobra-
mentos políticos que se estendem até o ciclo final das expulsões dos convertidos 
no início do século XVII. Esse domínio começou sob uma unidade imperial 
associada ao califado omíada e, ao longo dos séculos, foi se reconfigurando em 
diferentes dinastias e emirados, ora sob lideranças árabes, ora sob lideranças 
amazigh (berberes) (Civantos, 2017). 

No auge, al-Andalus foi também um conjunto de cidades florescentes, com 
vida intelectual e artística intensa, e com forte pluralidade linguística e religiosa. 
Córdoba e outros centros urbanos funcionaram como polos de circulação 
cultural, inclusive por meio de traduções e comentários que conectavam obras 
em árabe, hebraico e latim. O ponto mais alto desse florescimento costuma ser 
situado no califado de Córdoba (929–1031), fundado por Abd al-Rahman III 
(Civantos, 2017). 

A partir do século XI, o califado se desagregou em razão de uma guerra 
civil (fitna), e o território passou por sucessivas fases de fragmentação e 
reunificação. Primeiro vieram os reinos de taifas, seguidos da incorporação 
almorávida. Em seguida, instaurou-se um novo ciclo de taifas, sucedido 
pela dominação da dinastia almóada, uma terceira etapa taifa e, por fim, um 
encolhimento progressivo até restar apenas o emirado de Granada. Esse último 
bastião caiu em 1492, sendo conquistado pelo Reino de Castela, encerrando 
formalmente a soberania muçulmana na Península Ibérica (Civantos, 2017). 

No pós-1492, a presença judaica e muçulmana não desaparece de imediato, 
mas é submetida a novas formas de controle cristão. Os monarcas católicos 
expulsam os judeus que não aceitassem conversão e os conversos ficaram 
vulneráveis à Inquisição. Já os muçulmanos que optaram por permanecer no 
território continuaram como mudéjares até que, em 1499, ocorreram conversões 
forçadas, alimentando inúmeras rebeliões. Depois de uma grande onda de 
rebelião no século XVI, os muçulmanos conversos foram expulsos entre 1609 e 
1614. Esse quase um milênio de presença muçulmana afetou profundamente as 
sociedades e as culturas na Península Ibérica. Por causa dessa longa história de 
trocas e conflitos, esse período se tornou um referencial importante tanto para o 
mundo Ibérico católico como para o mundo árabe e muçulmano (Civantos, 2017).

A memória desse período tem sido apropriada por muitos grupos, 
mobilizando significados igualmente distintos. Esse passado é reivindicado por 
minorias muçulmanas no Ocidente, militantes islamistas, poetas árabes e até 
acadêmicos europeus e norte-americanos (Stearns, 2009). Essa proliferação de 
narrativas produz imagens incompatíveis de al-Andalus, que por vezes aparece 



68 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

como uma idade de ouro islâmica anterior ao imperialismo ocidental, noutras 
como um espaço de embates, jihad e guerras santas e, ainda, como prefiguração 
de um diálogo inter-religioso cosmopolita (Stearns, 2009). Diante disso, cabe 
perguntar não somente “o que foi al-Andalus?”, mas também “como” e “por 
que” diferentes atores o invocam (Calderwood, 2023). 

Como argumenta, Maria Rosa Menocal (2006), a evocação de al-Andalus 
raramente se limita a um exercício de erudição histórica; ela se converte, quase 
inevitavelmente, em narrativas que espelham dilemas contemporâneos. Esse uso 
do passado pode gerar certa inquietação entre aqueles que buscam encontrar 
um suposto passado autêntico e real, pois transforma uma experiência histórica 
complexa em uma narrativa simplificada. A redução de al-Andalus a um paraíso 
de tolerância ou a um modelo perfeito de convivência ignora suas contradições 
internas, suas ambiguidades e paradoxos.

Diante disso, é importante não fixar uma definição verdadeira do que 
foi al-Andalus, mas investigar como e por que essa memória foi mobilizada e 
reconfigurada para produzir sentidos variados em múltiplos contextos ao redor 
do globo, construindo, assim, menos uma história de al-Andalus do que uma 
“história do presente” através de seu prisma. Em vez de perguntar se uma obra 
“representa corretamente” o passado de al-Andalus, é fundamental indagar que 
necessidades sociais, identitárias ou políticas são atendidas quando alguém 
reivindica falar em nome de al-Andalus.

Como observam Calderwood (2023) e Scott (2021), nessa multiplicidade 
de usos, al-Andalus deixa de ser um objeto histórico unitário e passa a operar 
como conceito viajante (Calderwood, 2023). Conceito viajante designa uma 
forma específica de tratar certos termos não como unidades estáveis com 
sentido único e fixo, mas como categorias móveis cuja significação se transforma 
conforme circulam (Scott, 2021). Essa mobilidade torna o conceito viajante um 
instrumento performativo, pois ao ser invocado, ele não apenas descreve uma 
realidade, mas contribui para construí‑la, legitimando memórias, moldando 
identidades e orientando escolhas políticas e culturais. Al-Andalus, nesse sentido, 
se torna uma figura de pensamento global que permite a diferentes sociedades 
imaginar e reinterpretar temas como pluralismo religioso, contato intercultural 
e identidade nacional. Tratar al-Andalus como conceito viajante é acompanhar 
sua vida social e política nas sucessivas traduções e reapropriações em que ele 
opera culturalmente no presente.

Outro termo útil para pensar as múltiplas representações de al-Andalus é 
o conceito de horizonte imaginativo. Jonathan Shannon (2007) usa essa noção 
como ferramenta analítica para apreender como al-Andalus se faz presente nas 
sociedades árabes contemporâneas. Shannon parte da ideia de “horizontes 
imaginativos” como campos de referência cultural que não funcionam como 
simples memórias do passado, mas como molduras de imaginação social que 
disponibilizam imagens, narrativas e afetos, ajudando as coletividades a se 
situarem no tempo e no espaço e a pensar possibilidades de pertencimento. 



69GUILHERME DI LORENZO PIRES
A REVISTA DA LIGA ANDALUZA DE LETRAS ÁRABES E A MEMÓRIA DE AL-ANDALUS

Ao falar em um “horizonte imaginativo de al-Andalus”, Shannon remete a um 
conjunto relativamente circunscrito de evocações de al-Andalus que circula 
na cultura popular e permanece operante como repertório simbólico. Nesse 
sentido, trata-se mais de uma zona de imaginação disponível, acionada em 
situações específicas, do que de um mito totalizante que organizaria toda a 
memória nacional.

Diante dos diversos usos e funções que estruturam a representação 
do passado andaluz, identifico aqui três usos recorrentes de al-Andalus no 
pensamento árabe contemporâneo. Primeiro, ela atua como símbolo da 
unidade árabe e das contribuições árabes para a formação da “civilização 
global”. Segundo, funciona como emblema da convivência e do entendimento 
entre comunidades religiosas. Terceiro, evoca a perda, o exílio e a promessa 
de reconstrução de uma nova al-Andalus. Evidentemente, não se trata de uma 
lista exaustiva, mas de usos recorrentes que têm particular relevância para as 
narrativas reproduzidas pela diáspora. A seguir, falo brevemente sobre cada 
um deles.

4.1 Al-Andalus como símbolo da unidade árabe
Na era do renascimento cultural e intelectual árabe nos séculos XIX e XX, 

al-Andalus deixou de ser apenas um capítulo da história medieval ibérica para 
se converter em um referente central na reflexão árabe sobre sua identidade 
e seu lugar no mundo. A partir da segunda metade do século XIX, em um 
contexto de intensificação dos contatos intelectuais entre o Oriente Médio e a 
Europa, a memória de al-Andalus foi reelaborada por intelectuais árabes no Egito 
e no Levante. Nesse movimento, seus textos retomaram uma longa tradição 
que vinculava al-Andalus a um lugar de prestígio na cultura árabe, mas, sob o 
impacto desses contatos, essa tradição passou a ser reformulada em categorias 
modernas, como etnia e civilização (Calderwood, 2023). Assim, al-Andalus 
passou a ser mobilizada tanto na articulação de uma identidade panárabe 
quanto na afirmação das realizações culturais e intelectuais árabes, destacando 
suas contribuições para a formação histórica da Europa e funcionando como 
contraponto às narrativas hierarquizantes do imperialismo daquele período.

Ao ser codificada como “árabe”, e não apenas “islâmica”, al-Andalus 
tornou-se um patrimônio comum a falantes de árabe de diferentes confissões. 
O eixo de unidade deslocou-se da religião para a língua. Essa ênfase permitia 
integrar, sob a mesma narrativa, sujeitos que, na modernidade, estavam 
separados por fronteiras confessionais e nacionais (Calderwood, 2023). Desse 
modo, al-Andalus funcionava como mecanismo de agregação, ao figurar um 
passado em que os árabes aparecem como protagonistas de uma civilização 
brilhante e ao projetar para o presente um horizonte de unidade linguística e 
cultural. Isso, porém, silencia o fato de que al-Andalus não foi produto exclusivo 
da cultura árabe, mas resultou também das contribuições de povos não árabes 
do norte da África e de ibéricos não árabes.



70 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

4.2 	Al-Andalus como símbolo da convivência entre comunidades religiosas
A suposta coexistência pacífica na Península medieval é um dos conceitos 

mais controversos da historiografia sobre al-Andalus. Muitos historiadores 
entendem que essa leitura simplifica relações sociais desiguais e conflituosas e 
projeta sobre o passado expectativas liberais contemporâneas, o que caracteriza 
um anacronismo. Contudo, como argumentam Calderwood (2023) e Civantos 
(2017), o mito da convivência não deve ser simplesmente descartado. Nas 
últimas décadas, “convivência” e “tolerância” se tornaram termos presentes 
em diversos debates e projetos, da retórica do imam Feisal Abdul Rauf em 
torno de uma “Nova Córdoba” no pós-11 de setembro, à popularização da 
imagem de uma Península Ibérica medieval tolerante em obras de divulgação 
histórica (Calderwood, 2023). Nesse sentido, a convivência aparece como um 
conceito ao mesmo tempo necessário e insuficiente. Insuficiente, porque a 
imagem de uma coexistência harmoniosa entre as comunidades religiosas não 
contempla as assimetrias de poder, violências e exclusões que atravessaram 
a história de al-Andalus; mas é necessária porque é por meio dela que muitos 
atores contemporâneos articulam demandas por reconhecimento, convivência 
e reparação simbólica. Em vez de optar por aceitar ou rejeitar o conceito, 
Calderwood argumenta que é mais adequado considerar a eficácia simbólica 
desse mito em organizar imaginários e políticas, mas sem perder de vista suas 
imprecisões históricas e seus efeitos de apagamento.

4.3 	Al-Andalus como alegoria da perda, do exílio e da promessa da 
reconstrução de uma nova al-Andalus

Grande parte da literatura árabe sobre al-Andalus é atravessada por 
um sentimento nostálgico, muitas vezes expresso na narrativa do “paraíso 
perdido”, que lamenta a dissolução de uma civilização árabe sofisticada na 
Península Ibérica. Mas, ao lado dessa representação de um passado encerrado, 
é possível pensar em um passado ainda em aberto, que traz possibilidades para 
o presente e o futuro. Em vez de tomar al-Andalus como um capítulo encerrado, 
essa perspectiva desloca a orientação temporal do passado para o porvir, 
permitindo que al-Andalus seja mobilizada como horizonte de possibilidades. 
Dessa forma, a literatura árabe moderna sobre al-Andalus não se limita a evocar 
um passado perdido, mas busca, sobretudo, articular o presente e esperanças de 
futuro. Ou seja, a imagem de al-Andalus se torna um recurso literário e político 
que permite aos autores pensarem criticamente a experiência contemporânea 
e elaborar horizontes de possibilidade (Granara, 2005, p.59). Sob esse aspecto, 
al-Andalus se torna simultaneamente história concreta e mito cultural, utopia de 
florescimento civilizacional e de convivência, e é justamente essa duplicidade 
que sustenta sua força na imaginação moderna.



71GUILHERME DI LORENZO PIRES
A REVISTA DA LIGA ANDALUZA DE LETRAS ÁRABES E A MEMÓRIA DE AL-ANDALUS

5. A representação de al-Andalus na Revista da Liga Andaluza
Como apresentado neste capítulo, al-Andalus ocupou um lugar de destaque 

na literatura do Mahjar no Brasil e, de modo especialmente visível, no projeto da 
Liga Andaluza de Letras Árabes e em sua revista. Para esses intelectuais sírio-
libaneses, al-Andalus não era apenas uma referência histórica, mas uma chave 
de leitura que conferia inteligibilidade ao próprio deslocamento diaspórico. A 
travessia para a América Latina podia ser pensada como uma chance de recriar, 
deste lado do Atlântico, um passado idealizado. Daí a analogia recorrente entre 
al-Andalus e o espaço latino-americano, que articula perda, nostalgia e promessa 
de renovação, fazendo a migração ser vivida menos como ruptura absoluta e 
mais como retorno simbólico a uma matriz civilizacional compartilhada (Curi, 
2021; Menezes, 2024).

A apropriação do passado pela revista serviu de base para um programa 
intelectual definido. Como mostra Guilherme Curi, a partir de um editorial 
de 1940, a Liga procurou articular frentes convergentes, como a retomada e 
a atualização do legado da cultura árabe, a afirmação de uma concepção de 
civilização e de modernidade árabe que não se reduzisse a simples reflexo 
do Ocidente, e a recuperação da herança cultural andaluza para que ela se 
expandisse no espaço brasileiro (Curi, 2020, p. 377). 

Ao nomear o núcleo literário como Liga Andaluza, seus idealizadores 
explicitavam a identidade desejada para o projeto. O nome vinculava o grupo 
a um passado de esplendor árabe e convertia esse legado em programa cultural 
no presente brasileiro. Como observa Guilherme Curi, a revista nasceu dessa 
ambição de situar o Mahjar paulista como parte do renascimento cultural árabe 
moderno e de apresentar o Brasil como uma Nova Andaluzia, espaço possível 
para reinscrever o florescimento literário, artístico e linguístico associado à Ibéria 
muçulmana (Curi, 2021). Nessa perspectiva, al-Andalus oferecia uma linguagem 
simbólica que articulava a reafirmação identitária e a nostalgia da terra deixada 
para trás à promessa de um recomeço cultural na diáspora (Menezes, 2024).

A Revista da Liga Andaluza se constituiu, desde o início, como um espaço 
de mediação intercultural, no qual al-Andalus era mobilizada como fonte de 
legitimidade cultural. Nos primeiros anos, isso se expressou na crítica política 
e social presente na revista e na criação de um espaço voltado à mediação 
intercultural. A guinada bilíngue imposta pelo nacionalismo varguista, que 
restringiu a publicação em línguas estrangeiras, não anulou esse projeto, mas 
o redirecionou para práticas de tradução e de negociação simbólica (Menezes, 
2024). Nesse contexto, a revista passou a incluir também textos em português 
e a traduzir autores brasileiros para leitores arabófonos, reafirmando a ideia 
de Nova Andaluzia como um lugar de encontro e tradução entre universos 
culturais.

No plano literário, a menção a al-Andalus reforça um perfil revivalista e 
conservador da revista. Matheus Menezes observa que os poemas publicados 
seguiam padrões clássicos de rima e versificação e privilegiavam a emulação 



72 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

da tradição (Menezes, 2024). Esse traço dialoga com a produção literária mais 
ampla da diáspora árabe no Brasil e na América Latina. Como observa Hassan, 
grande parte da produção do Mahjar latino-americano permaneceu centrada 
em debates literários e na reprodução das convenções clássicas, em contraste 
com a de artistas e escritores do Mahjar norte-americano, que buscaram romper 
com convenções poéticas clássicas e se mostraram mais inclinados a abordar 
temas universalistas e místicos (Hassan, 2019, p. 169).

Esse impulso revivalista não se restringia aos textos, mas também orien-
tava as formas de representação visual de al-Andalus. Nas primeiras edições, 
aparecem imagens que retratam tanto cenas históricas andaluzes quanto o es-
paço urbano brasileiro, como a capa que mostra a chegada de Abd al-Raḥman I 
a al-Andalus e outra que exibe uma vista aérea de São Paulo (Menezes, 2024, p. 
59). Essa justaposição cria um paralelo em que a travessia fundadora do emir 
omíada se torna espelho da própria travessia atlântica dos migrantes, e a antiga 
civilização se projeta na metrópole paulista (Menezes, 2024).

Há também momentos em que al-Andalus foi retratada em sua dimensão 
trágica, ligada à perda e ao exílio. A obra A queda de Granada (Suquṭ Garnata), 
de Fawzi Maluf, é um exemplo dessa inscrição literária do mito no Mahjar 
e explicita o sentimento de perda do passado andaluz. Nesse sentido, como 
observa Menezes, o mito é volátil, pois pode funcionar simultaneamente como 
promessa de sociabilidade e renascimento na diáspora e como signo de catástrofe 
(Menezes, 2024, p.50). A revista, assim, trabalhava com duas representações 
complementares de al-Andalus, ora como esplendor, ora como ferida histórica. 
Ambas convergiam para o mesmo fim, o de reorganizar a experiência diaspórica 
em uma narrativa compartilhada.

6. Conclusão
Como Maria Rosa Menocal observa, a virtude da literatura é não resolver 

as contradições. Ou seja, bons textos literários não oferecem uma narrativa 
superficial, sem conflitos; eles carregam ambiguidades, tensões e paradoxos 
(Menocal, 2006). E isso vale para a literatura sobre al-Andalus. Menocal insiste 
que a força da literatura reside em não dissolver os conflitos, mas em carregá-
los como marcas constitutivas. Os textos de al-Andalus, assim como os textos 
posteriores que o reinterpretam, não são neutros nem transparentes. Eles são 
atravessados por disputas de poder, por tensões identitárias, por negociações 
de pertencimento. Pretender uma história literária pura, despolitizada, seria 
negar a própria natureza desses escritos, que sempre se moveram entre estética 
e política, entre arte e ideologia.

Nesse sentido, os usos da memória de al-Andalus não são novidade. Desde 
a Idade Média, al-Andalus tem sido lido como alegoria. Ora aparece como espaço 
de coexistência, ora como campo de disputa entre cristandade, judaísmo e 



73GUILHERME DI LORENZO PIRES
A REVISTA DA LIGA ANDALUZA DE LETRAS ÁRABES E A MEMÓRIA DE AL-ANDALUS

Islã. Nunca houve uma leitura neutra e objetiva, e a literatura sobre al-Andalus 
sempre esteve enredada em narrativas de poder e identidade. O que hoje se 
percebe como instrumentalização é, na verdade, a continuidade de um processo 
antigo, em que al-Andalus é mobilizado como espelho, como símbolo e como 
espaço imaginado onde se projetam as ansiedades e os sonhos de diferentes 
épocas. Assim, al-Andalus é ao mesmo tempo um lugar de memória, um lugar 
de disputas políticas e um “lugar de imaginação”.

Tratar de al-Andalus para a comunidade árabe nas Américas é abordar 
também o tema do deslocamento, do afastamento de sua terra e do exílio. Mas o 
exílio, nesse contexto, mais do que uma condição histórica, torna-se um espaço 
de entrecruzamento entre história e literatura, um território simbólico onde 
a perda se converte em criação. Nele, a distância não apaga, mas intensifica 
a memória, transformando-a em matéria estética e em herança cultural. É 
justamente nesse deslocamento que se forja uma tradição capaz de irradiar 
nostalgia e utopia, alimentando tanto o imaginário acadêmico quanto o artístico. 
Escritores, pensadores e artistas encontram nesse passado uma fonte inesgotável 
de inspiração, uma vez que as representações do passado não apenas narram a 
perda, mas também ajudam a moldar sociedades através da delicada tessitura 
de lembranças e símbolos (Menocal, 2006).

Nesse sentido, a ideia de Nova Andaluzia proposta pela Revista da Liga 
Andaluza não foi uma simples romantização de um passado perdido. Foi um 
modo de reivindicar um lugar legítimo na história árabe e no espaço brasileiro 
e de projetar um horizonte de possibilidades para a vida na diáspora. Lembrar 
al-Andalus é afirmar continuidade e abrir um campo de futuros imagináveis. 
Al-Andalus, mais do que um momento de um passado distante, aparece como 
um espaço imaginário e atemporal, carregado de significados contraditórios, 
mas não menos poderosos para a diáspora árabe no Brasil.

Referências
CALDERWOOD, Eric. On Earth or in Poems: the many lives of al-Andalus. Cambridge: Harvard 
University Press, 2023.

CIVANTOS, Christina. The Afterlife of al-Andalus: Muslim Iberia in contemporary Arabic and 
Hispanic Narratives. Albany: State University of New York Press, 2017.

CURI, Guilherme. Além das Fronteiras: a Liga Andaluza de Letras Árabes no Brasil do Século 
XX. In: Revista Latinoamericana de Ciencias de la Comunicación, v. 18, n. 32, p.370-380, 2020.

CURI, Guilherme.O Mahjar é aqui: a comunicação contra hegemônica dos intelectuais árabe-
brasileiros. Belo Horizonte: PPGCOM/UFMG, 2021.

GRANARA, William. Nostalgia, Arab Nationalism, and the Andalusian Chronotope in the 
Evolution of the Modern Arabic Novel. In: Journal of Arabic Literature. v.36, n. 1, p. 57-73, 2005.

HASSAN, Waïl S. Arabs and the Americas: A Multilingual and Multigenerational Legacy. In: 
Review: Literature and Arts of the Americas. v.52, n.2, p.166-169, 2019a.



74 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

HASSAN, Waïl S. Arab Brazil: fictions of ternary Orientalism. New York: Oxford University 
Press, 2019.

MENEZES, Matheus. Legado de um certo Oriente: a Revista da Liga Andaluza de Letras Árabes 
(1935-1953). Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2024.

MENOCAL, Maria Rosa. Em busca da memória de Al-Andalus: Política e História Literária. In: 
Remate de Males. v.21, n.1, p.47-59, 2006.

PINTO, Paulo Gabriel Hilu da Rocha, (2016), “El Labirinto de Espelhos: Orientalismos, Imigração 
e Discursos sobre a Nação no Brasil”. In: Revista de estudios internacionales mediterrâneos. 
V.21, p.47-57, 2016.  

SCOTT, Rachel. Introduction: concepts, origins, aims. In: SCOTT, Rachel; VAKIL, AbdoolKarim; 
WEISS, Julian (ed.). Al-Andalus in Motion: Travelling Concepts and Cross-Cultural Contexts. 
Woodbridge: A King’s College London Centre for Late Antique & Medieval Studies publication, 
2021.

SHANNON, Jonathan H. Performing al-Andalus, Remembering al-Andalus: Mediterranean 
Soundings from Mahriq to Maghrib. In: Journal of American Folklore. v.120, n.447, p.308-334, 
2007.

STEARNS, Justin. Representing and Remembering al-Andalus: some historical considerations 
regarding the end of time and the making of nostalgia. In: Medieval Encounters. v.15, p.355-374, 
2009.



Elias Farhat: o poeta do arabismo 

Maria Inês de Moraes Marreco1

O poeta Elias Farhat, da cidade de Kfar Shima, no Líbano, considerado 
o príncipe dos poetas árabes, veio para o Brasil aos 17 anos de idade para a 
cidade de Curitiba, onde, em 1921 casou-se com D. Júlia Gibran Farhat, com 
quem teve quatro filhos. Também, levado em conta como o poeta do arabismo, 
discutia questões religiosas, a igualdade e a liberdade em seus escritos, na busca 
de unificar os países de língua árabe, fortalecendo e construindo uma grande 
nação de interesses compartilhados. 

A leitura apaixonada dos mestres árabes, apurou-lhe a sabedoria e a beleza 
das imagens e deram-lhe a lírica dos privilegiados autodidatas. 

Aprendi ainda menino a poesia dos pássaros que gorjeiam na aurora... 
e nas risadas das águas dos rios sobre os calhaus, lá sob as árvores 
e nos suspiros do amante traído - preterido pelo ricaço inepto... nas 
lágrimas dos fracos, pois, nas lágrimas dos fracos há lições. 

Declarou o poeta em entrevista à Lacyr Schettino, na Academia 
Municipalista de Letras de Minas Gerais, da qual foi Membro Honorário.

Elias Karam, jornalista e ensaísta radicado em Curitiba, assim define seu 
compatriota:

Farhat foi o poeta da libertação dos povos árabes como foi Castro 
Alves o poeta abolicionista no Brasil, como foi Chopin com sua 
“Polonaise”, sacudindo o povo polonês, como Roger de Lisle com a sua 
“Marselhesa”, levando os franceses a tomarem novos rumos políticos. 

1	 Maria Inês de Moraes Marreco – Doutora em Literaturas de Língua Portuguesa, pela Pontifícia 
Universidade Católica de Minas Gerais e em Literatura Brasileira pela Universidade Federal de Minas 
Gerais. Presidente Emérita da Academia Feminina de Letras de Minas Gerais, Cadeira n.16. Membro 
Efetivo da Arcádia de Minas Gerais, Cadeira nº 23. Membro Efetivo do Instituto Histórico e Geográfico 
de Minas Gerais, Cadeira n. 17. Idealizadora e Gestora do Centro Cultural IDEA e Diretora-Presidente 
da Editora IDEA, Belo Horizonte.



76 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

A amplitude da perspectiva histórica é acompanhada pela observação dos 
distintos componentes dos versos do poeta: música e literatura, considerando 
a poesia como música cifrada na métrica e na harmonia sônica. O sentido 
histórico o leva a escrever a partir de sua geração e também da literatura que o 
precede, ou seja, existe um sentimento de temporalidade e um sentimento do 
intemporal, que andam lado a lado.

Creio que não nos equivocamos ao acentuar que a maturidade e a conso-
lidação da poesia de Elias Farhat se dão pelas vivências das gerações passadas. 
Para T. S. Eliot (1972, p. 36): “... os grandes poetas têm aspectos que se eviden-
ciam de imediato; e exercendo influência direta em outros poetas séculos mais 
tarde, continuam a afetar a língua viva”.

A obra poética farhatiana é na verdade, toda ela vinculada ao berço natal: 
“Se jamais fui à escola, nem em menino, nem em tenra idade, foi-me o mundo 
a primeira Universidade – onde o mais insigne professor é o tempo”. 

Na procura da poesia de Elias Farhat para estudo, escolhemos duas com-
posições que se referem ao tempo em que o poeta viveu em Belo Horizonte, ao 
tempo perdido quando nos esquivamos de olhar para a beleza da natureza, do 
tempo em que nos deixamos levar pelo cotidiano e esquecermos do que realmente 
faz sentido para amenizar sentimentos sombrios. A primeira, “Poente em Belo 
Horizonte” e a segunda, “Os brilhantes no colo negro”: 

Poente em Belo Horizonte

Chegou o ocaso
E eu o miro de minha janela

Entre as fulgurações da beleza
Na terra e nos céus.

Veio segundo o seu costume,
Garboso em seu marchar,
Argênteo auri-fulgente,

Entre profundezas e cúpulas,
A te mostrar entre inúmeras maravilhas

A magnificência de seu trajar
Na variedade dos coloridos.

Arroios de prata vês
Marginados de ouro,

Desaguando numa lagoa
Toda flamejante



77MARIA INÊS DE MORAES MARRECO
ELIAS FARHAT: O POETA DO ARABISMO 

Entre montanhas, trajando
As mais esplendentes
E ofuscantes vestes.

O fogo dos seus sopés
Ascende aos píncaros
Irisando as várzeas,

Os montes e os cômoros
Para que vejas, refulgente,

O horizonte e o que nele contém.

Que mal fazes te esquivando!
Vem sentar-te um só instante

Ao meu lado para juntos,
Contemplarmos a manhã! 

Vê as lindas borboletas
Com seus trajes nupciais!

Anteciparam o sol
E pousaram nas roseiras,

Sem temor dos seus espinhos
Sempre duros e agressivos

Como as lancetas dos guardas.

Gozo um cenário envolvente
Que me embriaga os sentidos:

De manhã, Belo Horizonte
É a menina virginal

Como um lírio que brotou
Com seu traje transparente

Em seminudez angélica.

Mas à noite, quando as sombras
Tudo cobrem de mistério, torna-se a bela menina

Em negra mulher sensual,
Toda ornada de brilhantes.



78 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Abre os braços ao amante:
De ardentes beijos o cobre

Braceletes irisados
Enfeitiçam as estrelas

E suas cores ofuscam toda nossa lucidez.

Desmaiam luzes nas orlas,
E o colo, em raios cobertos,
Confunde-se no horizonte

Com as mais próximas estrelas.
Turva-se a vista, confusa,
Entre as lâmpadas acesas,

Indecisa, indaga:
Onde começa o negro infinito

E finda a terra sombria?

Só um astrônomo o distingue
E as estrelas, com as lâmpadas,

São um rosário de vinho
Numa taça de cristal.

Sua imagem me acompanha,
De dia enchendo-me os olhos,

De noite acendendo sonhos
Assim, feliz, adormeço.

Almas desoladoramente frias
De uma aridez tristíssima de areia,

Nelas não vingam estas suaves poesias
Que a alma das coisas ao passar semeia.

Desesperadamente estéreis e sombrias
Onde passam, triste aura que as rodeia.

Deixam uma atmosfera amarga, 
Cheia de desencontros e melancolias

Nesta árida rudeza de rochedo,
Mesmo fazendo o bem, sua mão é pesada

Sua própria virtude, mete medo!



79MARIA INÊS DE MORAES MARRECO
ELIAS FARHAT: O POETA DO ARABISMO 

Como são tristes estas vidas sem amor,
Essas almas que nunca amaram nada,

Essas vidas que nunca deram flor!

Os brilhantes no colo negro 
À Júlia

Traz a brisa o odor dos campos
Ergue-te do leito.

Vens aspirar o perfumado fresco hálito da manhã.
Ergue-te! Que faces vivas!
Quantas o amor apresenta!

Para fazer-te lembrar
Os dias do nosso amor!

Enfada-me o teu silêncio
E a tua languidez

O coração do amoroso é tão sensível!
Não vês como sorri a manhã
E como as flores, sedentas,

Sorvem os raios do sol?

Ergue-te! As aves também
Já abandonaram seus ninhos!
Por que este sono, se há luz?

Não são horas de dormir!
O sol que dá vida, é rico
E a riqueza dos pródigos

Toda a lógica perdeu!

Minhas mãos se encheram de ouro
Tanto, que em minha pobreza,

Sou agora milionário!

E tu divisas uma pastora
Conduzindo seu rebanho,

Desejando, em vão, fugir às chamas.
E o fogo crepita



80 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Em sua roupa farfalhante 
E entre as ovelhas se refugia

Batendo com mãos e pés.

As chamas então envolvem
Todo o rebanho

E também a pastorinha
E tudo que na imensidade

Está móvel ou caminha.

A cada momento
Transmuda-se a paisagem,

Sumiu-se aquele cume,
Cessou o transbordamento,

Surge a planura de areias purpurinas.
Então se aproximam
As cáfilas de camelos

Que seguem calmamente
Um guia ou zagal,

Como se caminhassem
Sobre corações e fígados. 

No entanto, a lagoa
De auri-fulgentes ondas

Se transformam num alcaçar
De ouro tendo os torrões, 

E é assim o poente,
Trocista jovial,

Que admirável mago
Num cenário prazenteiro

A mostrar-te miríades de coisas
De nada extraídas

E que desejarias se eternizassem.

Para mim estas imagens
São traçadas pelas auras, 

Supomo-las fantasmas gemendo
Sobre todas essas opulências.



81MARIA INÊS DE MORAES MARRECO
ELIAS FARHAT: O POETA DO ARABISMO 

Entretanto, mesmo que céleres passem
E como relâmpagos se desfaçam,

Deixam no espírito enlevado
De beleza viva impressão,

Eis que vem a noite!

Ó crepúsculo de Belo Horizonte,
És para mim o guia

Que conduz à sempre terna beleza!

Porém, se faz necessário esclarecer que os poemas escolhidos são traduções 
e que a tradução é um dos fatores fundamentais para o que viria a ser a literatura 
árabe moderna.

Nesse caso, não se pode esperar a mesma quantidade de estrofes do 
original na tradução, há que se contar com a prática por adaptação, interessando-
se mais pelo que o poema comunica do que pelo seu léxico e aspectos formais, 
fugindo à métrica convencional árabe e observando que o uso correto da 
linguagem será sempre de extrema importância. Ao poeta é dado o direito 
de não excluir os sentimentos e a experiência de vida. Elias Farhat, que leu os 
grandes mestres árabes, sempre esteve bem acompanhado.

Outro fator preponderante para a disseminação da poesia árabe no 
Brasil foi a imigração. Estudiosos como Mott, Truzzi, Francisco e Lamarão 
asseguraram que cerca de 5.400 imigrantes de países árabes entraram em 
solos brasileiros entre 1871 e 1900, sendo a maior parte deles sírios e libaneses 
cristãos; no Recenseamento de 1920, o número chegou a 19.200; e em 2013, já 
era aproximadamente 100.000, provenientes da Síria e do Líbano. Segundo o 
Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística – IBGE, o Brasil possui a maior 
comunidade libanesa fora do Líbano.

Por que essa expansão?
Traço singular do fluxo de imigrantes é o laço com os que ficaram no 

país de origem, na medida em que o próprio ato de deixar seu país tinha como 
substrato a intenção de “fazer América” e melhorar a vida dos que ficaram na 
terra natal.

Em Poente em Belo Horizonte, o eu lírico mostra-se permeável à introspecção. 
Sozinho numa mirada da janela, uma experiência individual. Sensações em 
que pesam ao “ocaso”, a hora da nostalgia ao atingir o plano da natureza, se 
declara como protagonista de uma visão interna. Desta maneira, por ser capaz 
de transcender esse estrato, evolui sua visão poética, afirmando impressões, 
não só como percepções, mas que evoquem uma dimensão muito maior: a 
natureza, “que segundo o seu costume”, brilha como prata e reluz como ouro, 
explicitadas nas palavras “argênteo” e “anti-fulgurante”. As profundezas e 
cúpulas metaforizam os altos e baixos relevos das montanhas de Minas Gerais, 



82 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

na multiplicidade das cores e na variedade dos coloridos, enfeitando a paisagem. 
No quinto verso da estrofe revela-se no pronome “te”, uma presença feminina, 
para que ela também possa, com ele, gozar o que o “ocaso” produzia. 

O poeta pinta as pequenas correntes de água, os “arroios”, com metais 
preciosos: ouro e prata, numa alusão à riqueza do solo mineiro, com suas 
resplandecentes vestes, isto é, seus múltiplos tons de verde.

Por meio de uma leitura inteligente e sensível, Elias Farhat aborda a 
importância do fogo que, “dos seus sopés” aos píncaros traz a purificação e a 
regeneração da natureza, o que nos permite inferir, dentre os inúmeros ritos 
de purificação pelo fogo, (características das culturas agrárias), que após os 
incêndios dos campos, a natureza renasce: “Para que vejas, refulgente, / O 
Horizonte e o que nele contém”, o fogo é, portanto, motor de regeneração 
periódica. Assim como o sol, pelos seus raios, o fogo simboliza, por suas chamas, 
a ação fecundante, purificadora, iluminadora e regeneradora.

A presença da imagem feminina é evocada como questionamento à 
sua ausência ao contato com a contemplação da natureza a partir de diálogos 
estabelecidos. O ponto exclamativo apresenta no final da estrofe, expressão 
de dor e desalento: “Que mal fazes te esquivando!”, ao mesmo tempo que é 
registrado como sinal de amor ao convidar para que juntos usufruíssem da 
mesma beleza.

Paralelamente, a lírica farhatiana encadeia uma sucessão de imagens da 
natureza num jogo de sensações e prazeres (re)visitados ao longo do texto. 
Como: as borboletas que não temem os espinhos das roseiras, delineando-se 
um cenário de verdadeira sedução pelas visões, configuradas em imagens de 
júbilo e gozo envolventes, na embriagues dos sentidos, numa descrição das 
manhãs “belorizontinas”, ou pela comparação às meninas virginais, lírios e trajes 
angelicais contrapondo-se aos mistérios da noite, descritos pela sensualidade da 
mulher negra, ornada de brilhante e adereços, capazes de enfeitiçar as estrelas.

Elias Farhat destaca ainda em caráter simultâneo as luzes da cidade em 
contraponto ao brilho das estrelas só perceptíveis aos olhos de um astrônomo. 
O poema, como se vê, expõe o encantamento do eu lírico pela cidade ao encher- 
lhe os olhos durante o dia e acender-lhe os sonhos durante a noite, fazendo-o 
dormir em plenitude e felicidade. No entanto, salta aos olhos o contraste dessas 
sensações grafadas anteriormente ao estado de espírito que se segue quando 
os versos finais se voltam para a aridez das areias e das almas “desoladado-
ramente frias”. Provavelmente referindo-se ao deserto e às pessoas incapazes 
de perceber a suavidade de uma poesia, aquelas que se fecham num mundo 
de desencontros e amarguras, pessoas que mesmo quando desejam construir 
algo de bom, incorrem no erro do egoísmo. Enfim, vidas estéreis, incapazes de 
plantarem amor.

No segundo poema escolhido: Os brilhantes no colo negro, dedicado à 
Júlia, é visível um chamamento do poeta à mulher em tom imperativo: “Ergue-
te do leito”, para aspirar o ar puro e perfumado da manhã, convocando-a à 



83MARIA INÊS DE MORAES MARRECO
ELIAS FARHAT: O POETA DO ARABISMO 

recordação de um tempo feliz e na percepção do sentimento que parece esvair-se, 
configurado pelo fastio do silêncio e da languidez da mulher, que não percebe 
sequer o coração amoroso do amante. Se até as flores sorvem os raios do sol e 
as aves já abandonaram seus ninhos, por que o sono e o desânimo se o valor 
da vida está na beleza e no amor? 

Os versos trazem à baila a importância de viver, de não perder horas da 
vida refugiando-se no sono, tentando buscar nesse estado de letargia o sossego 
e o esquecimento, evitando manter-se consciente diante dos sofrimentos. Sem 
perder o diapasão de sua habilidade lírica, Elias Farhat compara a mulher com 
as aves que nada temem para desfrutarem das maravilhas da natureza. Compara 
também a riqueza do sol com a riqueza dos pródigos, que não tem lógica.

Como exemplo de seus valores podemos lembrar que o poeta pertenceu 
a Liga Andaluza, que tinha como objetivo promover a literatura árabe, mas 
sua permanência na Revista durou pouco. E durou pouco porque Elias Farhat, 
conhecido por sua poesia nacionalista, se opôs à política da Liga que proibia 
a união entre política e literatura. Ciente de que a poesia é a forma literária de 
maior prestígio na cultura árabe, ocupando as mentes e as vidas do seu povo, 
não poderia ele concordar com o lema do periódico: “O que a política erode, a 
literatura constrói”. A revista não permitia que o poeta divulgasse suas ideias. 

Cabe-nos registar que a poesia árabe é atravessada por três grandes temas: 
a nostalgia, o pensamento e a ânsia pela liberdade, e que a política anticolonial, 
configurada como traço marcante na poética de Elias Farhat, jamais o permitiria 
esquecer da desgraça do povo árabe. O poeta tinha repugnância por tudo que era 
falso e artificial: o amor ao luxo e à riqueza eram por ele, fortemente condenados. 

Daí, voltando ao poema analisado, o eu lírico fortalece essa ideia sugerindo 
que a “riqueza dos pródigos” não tem lógica, e que, mesmo tendo se tornado 
milionário é o amor, a essência da beleza e do prazer de desfrutar as maravilhas 
da natureza que são fundamentais para atingir a tão sonhada felicidade. 

Predomina nas duas estrofes seguintes a imagem simbolista do fogo e 
a partir desta atmosfera percebe-se que a realidade está sendo guiada pela 
imaginação. Lugar ideal para o exercício poético, que vê na destruição das 
chamas uma pastora tentando se salvar, refugiando-se entre as ovelhas

Ora, o simbolismo da pastora pode ser visto como sabedoria intuitiva, 
característica acentuadamente feminina, além do constante exercício de vigília, 
comparado ao sol, que tudo vê, simboliza o nômade, privado de raízes, jamais 
sedentário, em contrapartida à mulher que troca a vida pelo sono.

Ao simbolismo da pastora, segue-se o simbolismo do fogo. São múltiplos 
os ritos de purificação pelo fogo – “em geral ritos de passagem, são característicos 
das culturas agrárias, simbolizam os incêndios dos campos que se adornam 
após a queimada, com um manto verdejante de natureza viva”. (CHEVALIER 
E GHEERBRANT, 2001, p. 441)

Subentende-se da habilidade de extrair dos símbolos para o fazer poético, 
que Elias Farhat, nas estrofes sete e oito, se valeu das palavras de Chevalier e 



84 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Gheerbrant, quando descreveu a mudança da paisagem, do caos à “planura das 
areias purpurinas”, que com a chegada dos camelos, também simbolizando a 
temperança, a montaria que ajuda atravessar o deserto, conduzindo o homem 
de um oásis ao outro,  aos versos: “como se caminhassem/ sobre corações e fígados”: 
corações, centro da vida e da vontade e fígados, gerador de forças, da cólera e 
da coragem.

Dá-se então a reversão na nona estrofe. O fluir das águas, numa lagoa 
de auri-fulgentes ondas, reluzindo como ouro, beneficiando os campos com o 
pasto verdejante, num cenário que se deseja eterno.

Sabemos que Elias Farhat realizou o melhor de sua obra nos anos vividos 
no Brasil, especialmente, em Belo Horizonte. Aqui edificou seu lar, aprendeu 
a amar a cidade e o que ela possui de belo, não só seu horizonte múltiplo, 
mas também suas opulências. Em suas referências ao ouro e à prata entre as 
montanhas, percebe-se a representação nítida dos elementos evocados. Também 
as diversas imagens da natureza se justapõem em quadros que se interligam de 
forma harmoniosa, ora despertando a emoção do contemplante, manifesta na 
ordem direta, ora a análise objetiva do que se vê, estampando-se uma imagem 
paradisíaca da região: “Ó crepúsculo de Belo Horizonte, / És para mim o guia 
/ Que conduz à sempre terna beleza!”.

Se foi possível, no curso de minha exposição, que a persistência de temas 
na Literatura, se faz consistir em algo longe de significar fixidez ou repetição 
monótona, acredito que meus propósitos foram alcançados.

Referências
CHEVALIER, Jean e GHEERBRANT, Alain, [et al.]. Dicionário de Símbolos: (mitos, sonhos, 
costumes, gestos, formas, figuras, cores, números). Coordenação, Carlos Sussekind; tradução, 
Vera da Costa e Silva... [et al.]. 16. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2001.

ELIOT, Thomas Stearns. A essência da poesia. Rio de Janeiro: Artenova, 1972. 

FRANCISCO, Julio C. B.; LAMARÃO, Sérgio. Sírios e libaneses e a expulsão dos estrangeiros na 
Primeira República. Acervo, [S.1.], v. 26, n. 2, p. 256-266, 2013. Disponível em: https://revista.
an.gov.br/index.php/revistaacervo/article/view/529 Acesso em: 04/09/2025.

MOTT, Maria Lúcia. Imigração árabe: um certo oriente no Brasil: 500 anos de povoamento. Rio 
de Janeiro: Scipione, 2000.

TRUZZI, Oswaldo. Patrícios: sírios e libaneses em São Paulo. São Paulo: Editora UNESP, 2009.



Das mil e uma influências:  
a herança árabe no tecido brasileiro

Muna Omran1

Introdução
Ao pensar na formação do Brasil, as matrizes indígena, africana e europeia 

são imediatamente celebradas. No entanto, entremeando essas influências, 
não se pode esquecer da contribuição dos árabes, que aqui chegaram, ainda 
no século XIX. Muitos desses imigrantes desembarcaram no Brasil trazendo 
consigo apenas uma pequena muda de roupa, mas uma grande bagagem de 
termos, sabores, narrativas e costumes que enriqueceram profundamente a 
cultura nacional. Mais do que uma influência pontual, a herança árabe é uma 
presença difusa e cotidiana, um testemunho do diálogo constante entre os povos.

1. O legado das palavras: um certo Oriente na língua portuguesa
“Kibe”, “esfiha” ou “esfirra” (a grafia fica ao gosto do freguês), kafta e 

tantos outros termos da culinária árabe que bem conhecemos no Brasil, entra-
ram pelos portos brasileiros nos braços (ou na língua) dos imigrantes sírios 
e libaneses. Mas, a contribuição árabe para o idioma português antecede em 
muito o grande fluxo migratório do século XIX, sendo resultado direto da 
ocupação de árabes e berberes na Península Ibérica, que se estendeu por apro-
ximadamente oito séculos. Porém, a incorporação de termos ao português não 
se deu exclusivamente por meio da ocupação árabe. Ao contrário, ela ocorreu 
por múltiplas vias, refletindo a complexidade do contato entre povos e línguas 
ao longo da história.

1	 Pós-doutorado em Estudos Literários pela Universidade Federal Fluminense. Doutora em História e 
Teoria Literária pela UniCamp. Professora da Especialização em Relações Internacionais do Oriente 
Médio/PUC-MG. Integrante da Academia Líbano-Brasileira de Letras, Artes e Ciência, cadeira 25.



86 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Além das palavras genuinamente de origem árabe, há também aquelas 
que chegaram à Península Ibérica mediadas por esse idioma, mas que possuem 
raízes em outras línguas. Esse fenômeno revela como o árabe atuou não apenas 
como fonte direta, mas também como veículo de transmissão lexical, trazendo 
ao português influências de diferentes culturas por meio do seu papel central 
na ciência, administração e cultura ao longo do período de Al-Andalus. Dessa 
forma, a influência árabe se intensificou ainda mais durante a expansão 
portuguesa, a partir do século XV, no Norte da África e na Ásia. Esse contato 
gerou novos arabismos, que foram incorporados ao português e, posteriormente, 
transmitidos ao Brasil por meio da colonização. 

No contexto brasileiro, além da herança portuguesa e da imigração árabe, 
destaca-se a contribuição dos malês, muçulmanos escravizados que para foram 
trazidos para o Brasil. Estes   já eram alfabetizados em árabe clássico, pois 
utilizavam essa língua para ler e estudar o Alcorão. O árabe, para os malês, era 
a língua da liturgia, da erudição e da escrita (Vargens, 2007). Eles produziam 
amuletos, orações e documentos nesse idioma, chegando inclusive a utilizar a 
escrita arábica para transcrever suas próprias línguas nativas, como o hauçá e 
o iorubá. Essa prática reforça o papel do árabe como instrumento de expressão 
cultural e intelectual entre diferentes grupos que formaram o Brasil.

Portanto, todas essas contribuições e a convivência entre diferentes 
povos deixaram uma marca indelével na língua portuguesa. O legado árabe 
é perceptível não apenas no vocabulário, mas também na riqueza cultural e 
religiosa que permeia a história do idioma, consolidando-o como uma das 
principais influências na formação do português.

1.1. Al Andalus: o farol da Península Ibérica
Para compreender de fato a influência árabe no português, é necessário 

um mergulho histórico até o ano de 711 d.C., quando se inicia o período de Al-
Andalus. Nesse momento, um exército formado majoritariamente por berberes 
do Norte da África, sob o comando do general Tariq ibn Ziyad, atravessou o 
Estreito de Gibraltar — cujo nome deriva de “Jabal Tariq”, ou “Montanha de 
Táriq”, em homenagem ao próprio líder da expedição. O avanço das tropas 
berberes foi decisivo: derrotaram o rei visigodo Rodrigo na emblemática Batalha 
de Guadalete. Em consequência dessa vitória, em poucos anos, os conquistadores 
conseguiram consolidar o domínio sobre a maior parte da Península Ibérica, 
dando início a um longo período de convivência entre diferentes povos, línguas 
e culturas.

Após a batalha, as forças muçulmanas aproveitaram a desorganização e 
a falta de coesão entre a nobreza local para avançar rapidamente em direção 
ao norte da Península Ibérica. Em muitos casos, as cidades optaram por se 
render e firmaram acordos que lhes garantiam a manutenção de certos direitos 
e privilégios, evitando assim maiores conflitos e represálias. Nesse contexto de 



87MUNA OMRAN
DAS MIL E UMA INFLUÊNCIAS: A HERANÇA ÁRABE NO TECIDO BRASILEIRO 

expansão, em 719 d.C., Abd Al Aziz Ibn Musa conquistou a cidade de Lisboa, 
que então era conhecida pelo nome romano de Olisipo. Após a conquista, a 
cidade recebeu um novo nome árabe: al-Ushbuna (ou al-Lixbuna), integrando-
se oficialmente à estrutura política e administrativa de Al-Andalus.

O território recém-conquistado passou a fazer parte do Califado Omíada 
de Damasco, sendo incorporado à província de Al-Andalus. No entanto, foi 
especialmente durante o século X que a região experimentou seu período de 
maior esplendor, sob o governo de Abd al-Rahman III. Em 929, autoproclamou-
se califa, estabelecendo o Califado de Córdoba. Esse ato representou não 
apenas o auge político e cultural de Al-Andalus, mas também uma afirmação 
de igualdade religiosa e política em relação aos califados rivais de Bagdá e do 
Cairo fatímida. Esse momento, mais do que um simples período de ocupação, 
representou uma civilização brilhante, um cadinho de culturas que transformou 
a região num farol de conhecimento, tolerância e desenvolvimento, cujo legado 
permanece presente na Espanha e em Portugal de hoje.

Entre as províncias que formavam a Andaluzia, Córdoba se destacava 
como a mais avançada e populosa da Europa Ocidental. Com uma população 
estimada em cerca de 500.000 habitantes, a cidade era notável por suas 
bibliotecas repletas de centenas de milhares de manuscritos, ruas pavimentadas e 
iluminadas, além de aquedutos que garantiam o abastecimento de água potável 
à população. Esse cenário contrastava fortemente com o restante do continente 
europeu na Idade Média, onde tais avanços eram raros. 

A joia máxima desse florescimento cultural era a Mesquita de Córdoba, 
atualmente conhecida como Mesquita-Catedral. Este monumento é um marco 
da arquitetura islâmica, especialmente reconhecido por suas arcadas caracte-
rísticas, que se tornaram símbolo do refinamento e da sofisticação atingidos 
durante o período de Al-Andalus. Lá, houve o aperfeiçoamento e a inovação em 
praticamente todas as áreas do conhecimento, assim, além de Córdoba, Toledo 
e Granada foram centros intelectuais onde o saber preservado em árabe foi tra-
duzido para o latim, alimentando o Renascimento do século XII e preparando 
o terreno para o Renascimento italiano (Bissio, 2012). Nesse contexto, os árabes 
e o islã ganhavam uma identidade própria; muçulmanos, judeus e cristãos coe-
xistiam numa sociedade islâmica, “os povos do Livro” (dhimmi). Esses grupos 
podiam praticar sua fé, ainda que submetidos a certas restrições, especialmente 
a cobrança de impostos diferenciados. Apesar dessas limitações, Al Andalus 
desenvolveu uma dinâmica social única, que a diferenciava de outras regiões 
da Europa Medieval. Essa configuração permitiu o florescimento cultural e 
científico, tornando o ambiente propício à convivência e ao desenvolvimento 
intelectual.  

 Assim, entre os séculos VIII e XIII, período conhecido como “Idade do 
Ouro do Islã”, o idioma árabe passou a ocupar um espaço de destaque que 
extrapolava o âmbito religioso. Tornando-se a língua principal não apenas 
dos muçulmanos, mas também de todos aqueles que, por diferentes razões,  



88 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

necessitavam se comunicar, administrar ou participar da vida intelectual nos 
vastos territórios sob domínio islâmico — que iam da Península Ibérica às 
fronteiras da China: “O árabe transformara-se no meio de expressão já não só 
daqueles que aceitavam o Islã, mas também de todos os que, por diferentes 
motivos, necessitavam utilizar-se dessa língua.” (Bissio,2012, p.33). O idioma 
articulava e solidificava as estruturas sociais e as da administração do Império 
que se erguia, e na Península Ibérica, especialmente, foi absolutamente central 
e multidimensional, foi mais do que um simples meio de comunicação, foi o 
alicerce da identidade do poder, da cultura e da sofisticação da civilização is-
lâmica que lá perdurou até o século XIII.

Nesse contexto, todas as funções administrativas, desde a cobrança de 
impostos e a emissão de decretos (alvarás) até a redação de leis, eram conduzidas 
em árabe. Esse idioma era a base da burocracia e do funcionamento do Estado 
em Al-Andalus, tornando-se, também, instrumento essencial para a organização 
e a manutenção da ordem pública: 

O árabe acenava com seu vigoroso amor por todas as coisas que as 
pessoas precisam dizer, escrever e ler, coisas que não se restringem à fé 
e que podem até contradizê-lo - desde a filosofia até a poesia amorosa 
erótica, passando por uma centena de outras. (Menocal, 2004, p.77). 

Como pode ser visto, o domínio da língua árabe era requisito funda-
mental para aqueles que buscavam participar ativamente do governo ou obter 
posições de destaque na sociedade. Portanto, falar árabe demonstrava não 
apenas competência técnica, mas também sinalizava refinamento, educação e 
integração ao círculo de poder.  Como consequência, o legado lexical na vida 
administrativa era presente e pode ser visto em palavras portuguesas como 
alfândega (al-funduq), alvará (al-bara´a) e aldeia (ad-dai´ah). Esses termos, 
incorporados ao português, refletem a influência direta da administração ára-
be e evidenciam como o idioma deixou marcas profundas na estrutura social, 
política e linguística das regiões sob seu domínio.

Portanto, para além do falar árabe ter sido um sinal de refinamento, 
educação e ascensão social, o idioma desempenhou papel fundamental em 
Al-Andalus, funcionando como o eixo que conectava toda a estrutura adminis-
trativa, social e cultural da região.   Essa unidade linguística foi essencial para 
o surgimento de uma civilização brilhante, caracterizada pela complexidade 
de suas instituições e pelo avanço em várias áreas do conhecimento. Logo, o 
árabe foi mais do que um idioma comum; tornou-se o elemento que permitiu a 
integração de diversas culturas e saberes, viabilizando o florescimento de uma 
sociedade multifacetada.



89MUNA OMRAN
DAS MIL E UMA INFLUÊNCIAS: A HERANÇA ÁRABE NO TECIDO BRASILEIRO 

1.2. Lisboa Al-Ushbuna: a herança árabe na capital portuguesa
Em 714, apenas três anos após o desembarque das tropas do Califado 

Omíada, lideradas por Abd al-Aziz ibn Musa, o atual território português 
presenciou uma mudança fundamental. Olisipo, a cidade que viria a se tornar 
Lisboa, não ofereceu resistência à chegada dos invasores árabes. Conforme 
destacado por Carvalho (2022, p.18), a cidade “já não valia qualquer resistência”, 
evidenciando, um estágio avançado de declínio sob o domínio visigótico.  

A tomada de Lisboa justifica-se uma vez que os novos governadores 
árabes reconheceram rapidamente o enorme potencial estratégico e econômico 
da cidade. Olisipo possuía um porto natural nas margens do rio Tejo, além de 
estar situada sobre colinas que favoreciam a defesa do local. Essas características 
tornaram o local um ponto central para a administração, defesa e comércio do 
território. Lá, o domínio árabe perdurou do século VIII ao XII, período no qual 
a cidade e toda a região foram profundamente marcados e transformados. 
Essa presença deixou consequências duradouras na história portuguesa, 
influenciando sua cultura, arquitetura, sociedade e a própria língua, elementos 
que ainda hoje podem ser percebidos na identidade local.

O domínio árabe sobre Lisboa, que perdurou por séculos, teve seu 
desfecho em 1147, quando D. Afonso Henriques, o primeiro rei de Portugal, 
liderou a tomada da cidade. Essa conquista contou com o apoio fundamental 
de cruzados vindos do norte da Europa, especialmente nórdicos e germânicos, 
que estavam a caminho da Terra Santa. A união dessas forças foi decisiva para 
o sucesso da campanha militar.  D. Afonso Henriques já havia consolidado 
a independência do Condado Portucalense, notadamente após a vitória na 
Batalha de Ourique, em 1139. Com o reino fortalecido, o monarca concentrou 
esforços na expansão do território para o sul, tendo como principal objetivo 
expulsar os árabes da região. A reconquista de Lisboa era vista como a maior 
recompensa desse empreendimento, pois a cidade era notável por sua riqueza, 
população numerosa, porto natural estratégico e fortificações robustas. Além de 
garantir uma base sólida para futuras expansões territoriais, a posse de Lisboa 
consolidava o poder de D. Afonso Henriques e marcava o início de uma nova 
etapa na história portuguesa.

Após uma longa e violenta batalha, os árabes saíram de Lisboa, mas 
deixaram um legado inestimável, não só nas muralhas ou nas ruas labirínticas, 
mas sobretudo na língua portuguesa. A presença árabe é facilmente 
reconhecida por alguns prefixos e sons específicos que se destacam na língua 
portuguesa, como “AL” de “algodão”, “Alfaiate”, “aldeia”, “almofada”, 
“almanaque”, “alcaparra”, ou ainda, há sons característicos que evidenciam a 
origem árabe de diversas palavras como” azeite”,” açúcar”, “xarope”, “sopa” 
“sofá”. Porém, apesar de conseguirmos identificar a presença no léxico, não 
é possível determinar com exatidão o número de palavras de origem árabe 
presentes no português, como ressalta João Vargens (2007), uma vez que essa 
influência chegou por diferentes caminhos, como já mencionado anteriormente.  



90 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

No entanto, é certo que o árabe ocupa o posto de segunda maior fonte de 
vocábulos para a língua portuguesa, ficando atrás apenas do latim — sua base 
fundamental — e superando contribuições de outros idiomas como o francês, 
o italiano e as línguas indígenas.

Portanto, a Lisboa árabe não desapareceu com a Reconquista. A sua 
herança permanece viva no traçado das ruas da Mouraria, no nome de bairros 
como Alfama ou  Alcântara e nos azulejos que mais tarde revestiriam a cidade. 
Mas, acima de tudo, permanece na língua que falamos.

2. A literatura da imigração: a saga e a identidade
Na primeira parte deste artigo, foi destacada a influência dos árabes 

na formação da língua portuguesa, cuja estrutura já incorporava elementos 
da herança árabe. No campo literário, essa contribuição se revela como um 
fenômeno complexo e multifacetado. Ela abrange desde a base linguística 
herdada pelo português até a consolidação de uma voz literária própria e 
contemporânea, passando por influências narrativas ancestrais, como as 
presentes nas histórias de As mil e uma noites. Tais narrativas colaboraram para a 
construção do imaginário de escritores brasileiros, influenciando estilos e temas.

Embora as histórias de Sherazade tenham marcado a literatura brasileira 
com traços de orientalismo — presente em poemas de Castro Alves, na produção 
de João do Rio, Machado de Assis e até Jorge Amado — esta análise não se 
aprofunda na questão orientalista2. O foco está na efetiva contribuição dos 
árabes para a literatura nacional, que vai além dos estereótipos e do exotismo 
frequentemente associados ao elemento árabe nessas obras.

Foi a partir do fluxo migratório de sírios e libaneses, no final do século XIX, 
que a cultura árabe passou a contribuir de forma significativa para a literatura 
brasileira. Essa influência superou o orientalismo das narrativas de As mil e uma 
noites, abrindo espaço para uma participação direta e autêntica de escritores de 
origem árabe no cenário nacional.

No século XIX, a primeira leva migratória trouxe, majoritariamente, 
comerciantes sírios e libaneses empobrecidos, resultado do domínio otomano 
e da crise econômica da indústria da seda no Líbano. Já nos primeiros anos 
do século XX, uma nova onda migratória trouxe grupos mais politicamente 
conscientes, insatisfeitos com o crescente autoritarismo do império Otomano 
— intensificado após o Movimento dos Jovens Turcos. Entre as medidas 
impostas estavam o serviço militar obrigatório e o aumento da repressão nas 
províncias árabes. Esse contexto histórico contribuiu para que os imigrantes 
trouxessem ao Brasil não apenas questões econômicas, mas também um desejo 

2	  Para melhor compreensão do tema, ver  meu artigo: Uma das mil histórias do Šahrāzādo Baiano - 
A descoberta da América pelos turcos: https://www.academia.edu/42781268/O_SHARAZADO_
BAIANO_A_DESCOBERTA



91MUNA OMRAN
DAS MIL E UMA INFLUÊNCIAS: A HERANÇA ÁRABE NO TECIDO BRASILEIRO 

de transformação social e cultural, refletido na produção literária da comunidade 
árabe-brasileira.

Neste período, o cenário migratório brasileiro passou a receber um perfil 
distinto de imigrantes árabes: políticos e intelectuais alinhados ao pan-arabismo 
começaram a desembarcar nos portos nacionais. Diferenciando-se dos primeiros 
comerciantes, estes recém-chegados contaram com o apoio financeiro da 
comunidade árabe já estabelecida no país, o que possibilitou iniciativas culturais 
e midiáticas de grande impacto.

Inspirados por exemplos pioneiros como o Al Faihá — o primeiro jornal 
da imprensa árabe no Brasil, publicado em Campinas, em 1895 —, esses grupos 
fundaram jornais bilingues e/ou inteiramente em árabe. Essas publicações 
tornaram-se fundamentais para a documentação da trajetória e das experiências 
da comunidade árabe no Brasil. Além de registrar o cotidiano, serviram como 
veículo de divulgação dos ideais do nacionalismo árabe, conectando a diáspora 
a debates políticos e culturais contemporâneos de suas terras de origem.

Nesse cenário, influenciados pelo movimento Nahda, ou Renascimento 
Árabe, jornalistas, escritores e professores produziram obras de grande 
relevância para a cultura local, contribuindo para a literatura do Mahjar, a 
literatura da diáspora. Essa produção se manifestou em jornais, livros e revistas 
publicados em árabe e/ou em edições bilingues, sempre marcados por uma forte 
identidade étnica. Entre as décadas de 1920 e 1950, Rio de Janeiro e São Paulo 
destacaram-se como polos dessa efervescência intelectual, onde associações e 
clubes literários proliferaram, fortalecendo os laços culturais e promovendo o 
intercâmbio entre as gerações.

E assim, nesse contexto, merece destaque a Liga Andaluza das Letras e das 
Artes, uma das principais associações culturais do período. A Liga teve entre 
seus membros figuras de renome, como Elias Farhat, e desempenhou papel 
central na consolidação de uma identidade árabe-brasileira, servindo de espaço 
para a articulação de vozes e iniciativas culturais que marcaram a história da 
imigração árabe no Brasil.

2.1 A Liga Andaluza mapeando o terceiro espaço
A fundação da Liga Andaluza das Letras e das Artes, ocorrida em São 

Paulo no ano de 1933, configura-se como um fenômeno de grande relevância 
para se compreender os processos de integração e preservação da identidade 
dentro da diáspora árabe no Brasil. Essa instituição não se limitou a ser apenas 
um ponto de encontro nostálgico; ao contrário, constituiu-se como um espaço 
privilegiado de negociação cultural, onde foi possível forjar uma identidade 
árabe-brasileira híbrida e singular.

A análise da Liga à luz do conceito de “terceiro espaço”, desenvolvido pelo 
teórico indiano Homi Bhabha (1998), revela o papel fundamental da instituição 
como terreno de tradução cultural. Esse “terceiro espaço” caracteriza-se  



92 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

por ser um ambiente ambíguo e ambivalente, no qual identidades fixas são 
desestabilizadas e novos significados culturais são constantemente negociados.

O que deve ser mapeado como um novo espaço internacional de rea-
lidades históricas descontínuas é, na verdade, o problema de identifi-
car as passagens intersticiais e os processos de diferença cultural que 
estão inscritos no “entre- -lugar”, na dissolução temporal que tece o 
texto global. (Bhabha, 1998, p. 298)

Cabe observar, assim, a escolha do nome da Liga Andaluza que faz 
referência à Al-Andalus, a Península Ibérica islâmica medieval, evocando 
assim uma memória de convivência multicultural e esplendor civilizatório, 
na medida em que esse nome funciona como um “símbolo móvel”, passível 
de ressignificação no contexto brasileiro, e já indica a intenção de operar uma 
tradução cultural: a Liga não buscava simplesmente reproduzir a cultura de 
origem, mas sim criar algo a partir do encontro — por vezes tenso — entre 
a herança árabe e a realidade social do Brasil. Os poetas e intelectuais que 
integraram a Liga Andaluza, como Shawqi Salma, Elias Farhat e Salomão 
Jorge, desempenharam papel ativo nesse processo. Não eram meros portadores 
passivos de uma cultura imutável, mas de agentes culturais que, a partir do 
“terceiro espaço”, realizavam um trabalho contínuo de mediação entre tradições 
árabes e o contexto brasileiro.

Outro aspecto relevante da Liga Andaluza, que a diferenciava de outras 
associações da época, era seu caráter laico e cosmopolita. A instituição enfatizava 
a herança cultural compartilhada entre árabes de diferentes religiões, como 
cristãos e muçulmanos, promovendo o diálogo intercultural com escritores 
brasileiros, uma vez que “esse longo período é definitivamente marcado por uma 
narrativa mestra, principalmente  entre  os  intelectuais  árabe-brasileiros,  que 
enaltece a grande prosperidade social, econômica  e  artística  desta  cultura”. 
(Curi, 2020, p. 373). Ainda, tinha como objetivo a formação de novas gerações 
de autores árabes-brasileiros, escritores que seriam os filhos da diáspora, 
ampliando, assim, o alcance de sua influência e consolidando seu papel como 
espaço de intercâmbio e renovação identitária.

Ao publicarem a revista Al-Andalus e promoverem recitais de poesia, os 
membros da Liga Andaluza das Letras e das Artes exercitaram um processo 
contínuo de tradução cultural. Essas atividades não apenas aproximaram a 
cultura árabe do contexto diaspórico brasileiro, mas também inseriram seus 
elementos de maneira significativa no cenário intelectual nacional (Curi, 2020). 
O esforço da Liga em criar espaços de expressão literária, como a publicação da 
revista e os recitais, permitiu que a tradição árabe dialogasse diretamente com 
a realidade brasileira, evidenciando uma integração viva e dinâmica.

Como exemplo, a poesia de Elias Farhat ilustra com clareza esse fenômeno 
de hibridização cultural. Ao abordar temas como o cedro do Líbano e o café 



93MUNA OMRAN
DAS MIL E UMA INFLUÊNCIAS: A HERANÇA ÁRABE NO TECIDO BRASILEIRO 

de São Paulo, Farhat produziu uma obra que sintetiza as raízes árabes e a 
experiência brasileira. Seus versos são exemplos do encontro entre tradições, 
revelando como a identidade árabe-brasileira foi construída a partir da junção 
de referências múltiplas. Dessa forma, a produção artística da Liga Andaluza 
contribuiu para afirmar uma narrativa híbrida, que supera fronteiras e reflete 
a complexidade da diáspora árabe no Brasil.

Nesse recorte da teoria do “terceiro espaço”, constata-se que a Liga An-
daluza das Letras e das Artes contestava ativamente a noção de identidades 
culturais puras e autênticas. Ao integrar e valorizar elementos de diferentes 
tradições, a Liga demonstrava que a cultura árabe no Brasil não era um fóssil a 
ser preservado de forma estática, mas sim um organismo vivo, dinâmico e em 
constante transformação.

Ao oferecer um espaço para literatura do Mahjar, a Liga permitiu que se 
articulasse uma voz coletiva diaspórica. Essa voz não se limitava a ser exclusiva-
mente “árabe” ou totalmente “brasileira”, mas construía-se como uma narrativa 
híbrida, desafiando classificações rígidas de identidade. Era, assim, um espaço 
de negociação e de transição, onde as fronteiras culturais eram constantemente 
questionadas e redefinidas.

Em um contexto histórico em que os imigrantes árabes eram frequente-
mente homogeneizados sob a alcunha genérica de “turcos” — uma categorização 
que, conforme Edward Said, faz parte de um processo de “orientalização” sim-
plificadora —, a atuação da Liga representou um ato de resistência simbólica. 
Ao expressar uma identidade complexa e erudita, a Liga negociou um lugar de 
respeitabilidade para a comunidade árabe-brasileira dentro do cenário cultural 
nacional.

A Liga Andaluza das Letras e das Artes, portanto, não se reduziu a um 
simples clube nostálgico. Ela se configurou como um “terceiro espaço” pro-
dutivo, onde a cultura era continuamente traduzida, hibridizada e negociada. 
Seu legado mais marcante reside na demonstração de que a consolidação de 
uma diáspora no Brasil não ocorre pela simples preservação de um patrimônio 
cultural, mas pela criação ativa de novas formas que emergem justamente do 
encontro, do conflito e da mistura entre tradições.

Logo, abordagem de Homi Bhabha contribui para uma melhor compre-
ensão do protagonismo na Liga na cultura árabe-brasileira, provando que esse 
espaço não é estático, mas um laboratório vivo de identidades, onde a experi-
ência árabe-brasileira se reinventa e se expande. Esse processo de hibridização 
foi fundamental para iniciar a ruptura com a perspectiva orientalista criticada 
por Edward Said, mostrando que, no Brasil, a identidade árabe-diaspórica se 
constrói e se afirma no cruzamento de vozes, experiências e pertencimentos 
múltiplos.



94 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

2.2  Para além do orientalismo: a literatura dos filhos da diáspora
Em seu livro fundador, Orientalismo (1978), Edward Said revelou como 

o Ocidente produziu uma imagem distorcida, homogênea e essencializada 
do chamado Oriente. Esse conjunto de representações, denominado por ele 
de Orientalismo, construiu o mundo árabe-islâmico como um espaço exótico, 
irracional, sensual e atrasado, o que serviu para legitimar a dominação política 
e cultural ocidental.

Diante dessa herança discursiva, a produção literária de dois autores 
brasileiros descendentes de árabes — os chamados “filhos da diáspora”, Milton 
Hatoum e Raduan Nassar — se destaca por operar uma ruptura profunda 
com esses clichês.  São autores que trazem à baila o dilema e os conflitos dos 
imigrantes no Brasil, sua integração, o sentimento de não pertencimento e os 
conflitos vividos pela primeira geração.  Em suas obras, não há reprodução de 
estereótipos orientalistas; ao contrário, ambos os escritores desmontam tais 
imagens, tratando a herança árabe não como elemento decorativo ou folclórico, 
mas como uma força viva, complexa e intrínseca à condição humana que 
exploram em seus textos.

Se Said criticava a visão do Oriente como um local eternamente “outro” e 
destinado ao exotismo, tanto Hatoum quanto Nassar respondem a essa crítica 
ao neutralizar o exotismo e ao enraizar a cultura árabe no âmbito do cotidiano, 
do familiar e do psicológico. Dessa forma, suas narrativas deslocam a cultura 
árabe do lugar de objeto distante e a inserem como parte orgânica e fundamental 
da experiência brasileira, recusando a lógica da alteridade essencializada e 
mostrando a riqueza da vivência híbrida e plural, nesse terceiro espaço. Na 
experiência narrativa de Milton Hatoum, o “Oriente” deixa de ser um cenário 
exótico e distante para se tornar parte intrínseca da vida cotidiana. Ele surge 
no aroma da comida que permeia a casa, no árabe sussurrado discretamente, 
e nas lembranças de antepassados oriundos do Líbano.

Em seu romance Dois irmãos, a trajetória da família de imigrantes em 
Manaus transcende o exotismo e alcança uma dimensão universal ao abordar 
temas como o ciúme, a rivalidade entre irmãos e o peso das tradições. A cultura 
árabe, nesse contexto, atua como pano de fundo e linguagem dos conflitos 
íntimos, não como espetáculo voltado para um público ocidental. O narrador da 
obra, Nael, é filho de uma empregada indígena com um dos irmãos, e sua voz 
mestiça representa precisamente essa hibridização: ela se contrapõe à ideia de 
uma identidade pura e essencializada, tornando-se símbolo da multiplicidade 
e complexidade cultural vivida no Brasil.

Em Relato de um certo Oriente, em nosso entender a obra-prima de Hatoum, 
há uma pluralidade de vozes, permitindo que diferentes pontos de vista e 
memórias fragmentadas componham a história da família retratada. Dessa 
forma, fica evidente que não existe uma verdade única ou uma identidade fixa; 
cada personagem traz sua própria perspectiva, enriquecendo o entendimento 
do leitor sobre a complexidade das origens e dos pertencimentos. 



95MUNA OMRAN
DAS MIL E UMA INFLUÊNCIAS: A HERANÇA ÁRABE NO TECIDO BRASILEIRO 

Observando o próprio título da obra, Relato de um certo Oriente, já há a 
sugestão de uma abordagem específica e relativa, que se distancia do suposto 
conhecimento absoluto reivindicado pelo Orientalismo. Aqui, o Oriente não 
é entendido como uma entidade genérica ou homogênea, mas sim como um 
lugar de experiências singulares, subjetivas e múltiplas.

Já na obra de Raduan Nassar, a herança árabe é ainda mais profunda-
mente internalizada. Em Lavoura arcaica, a tradição permeia o romance como 
um patriarcado rigoroso, com seus ritos e linguagem cerimonial, tornando-se 
o palco dos conflitos psíquicos entre o filho, o protagonista André, e seu pai. 
A cultura representada não é “oriental” no sentido de exótica, mas arcaica, 
remetendo àquilo que é primordial e opressivo. A prosa poética e circular de 
Nassar, frequentemente relacionada à tradição dos narradores árabes, não tem 
a função de embelezar o exótico, mas sim de mergulhar o leitor na tormenta de 
uma alma dividida entre o desejo de fuga e o peso do lar. Dessa forma, a cultura 
árabe é incorporada como força viva e dinâmica, que molda a subjetividade dos 
personagens e a estrutura da narrativa.

Além disso, na obra de Nassar, a influência da herança árabe transcen-
de o conteúdo temático e alcança a própria estrutura das obras. No romance 
aqui citado, por exemplo, a circularidade e a repetição presentes na narrativa 
dialogam com a musicalidade e a recorrência da poesia árabe clássica. Entre-
tanto, em Hatoum, a fragmentação e o caráter labiríntico da narrativa refletem 
a complexidade da memória e a impossibilidade de construir uma narrativa 
linear e única sobre as origens. Essa abordagem, portanto, se opõe diretamente 
à visão simplificadora e catalogadora do Orientalismo, revelando a riqueza e a 
diversidade da experiência vivida.

 Portanto, o gesto mais marcante dos autores é a naturalização do elemento 
árabe em suas obras. Eles integram termos, costumes, culinária e referências 
religiosas árabes ao fluxo narrativo sem recorrer a explicações ou glossários 
destinados a um público externo. Essa escolha convida o leitor a mergulhar no 
universo cultural apresentado, compreendendo-o pelo contexto e sentindo a 
presença da cultura árabe como parte orgânica daquele mundo ficcional.

Então...
Edward Said defendia a necessidade de os “orientais” se tornarem sujeitos 

de sua própria representação, e não objetos da representação alheia. Milton 
Hatoum e Raduan Nassar realizam esse projeto com maestria. Eles não “usam” 
a cultura árabe como tema pitoresco; eles a empregam como lente para examinar 
dramas humanos universais – a família, o desejo, a tradição, a rebeldia.

Ao fazerem isso, suas obras não são “sobre árabes”; são obras profunda-
mente brasileiras que absorvem, criticam e transformam a herança árabe em 
uma das vozes mais originais e poderosas da nossa literatura. Eles não falam 
de um “Oriente” genérico, mas criam, a partir de experiências específicas e 



96 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

subjetivas, um “Certo Oriente” que desmonta os estereótipos e afirma a com-
plexidade irredutível da identidade e da cultura.

Finalmente...
Em última análise, a contribuição árabe para a formação cultural brasileira 

revela-se um fenômeno de dupla face, tão profundo quanto sutil. Por um lado, 
manifesta-se na própria matéria da língua portuguesa, cujos alicerces foram 
enriquecidos por séculos de convivência na Península Ibérica, legando-nos 
um vocabulário essencial para nomear o mundo. Por outro, materializa-se na 
experiência diaspórica dos imigrantes que, a partir do século XIX, trouxeram 
não apenas seus sonhos de recomeço, mas todo um universo simbólico que 
se reconfigurou em solo brasileiro. A trajetória da Liga Andaluza das Letras e 
das Artes e a obra literária de autores como Milton Hatoum e Raduan Nassar 
demonstram que essa herança não se limita a um folclore ou a um conjunto 
de tradições estáticas. Pelo contrário, ela se afirma como uma força viva e 
dinâmica, capaz de forjar identidades híbridas e complexas que desmontam 
as visões estereotipadas criticadas por Edward Said. Dessa forma, longe de ser 
um apêndice na história do Brasil, a presença árabe mostra-se como um dos 
fios indispensáveis na trama sempre inacabada de nossa identidade nacional, 
um diálogo permanente que nos lembra que a cultura é, antes de tudo, um 
constante processo de tradução e ressignificação.

Referências 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Trad. Myriam Ávila; Eliana Lourenço de Lima Reis; 
Gláucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998.

BISSIO, Beatriz. O Mundo Falava Árabe. Rio de Janeiro:Civilização Brasileira, 2012.

CARVALHO, Sérgio Luis de. Lisboa Árabe. Lisboa: Cais da História, 2022

CURI, Guilherme. Além das fronteiras: a Liga Andaluza de letras árabes no Brasil do século XX. 
https://revista.pubalaic.org/index.php/alaic/article/view/601.último acesso em 30 de 
setembro, 2020. 

MENOCAL, María Rosa. O Ornamento do mundo. Trad. Maria Alice Máximo. Rio de Janeiro/São 
Paulo: Editora Record, 2004.

PINTO, Paulo Gabriel Hilu da Rocha. Árabes no Rio de Janeiro – Uma identidade plural. Rio de 
Janeiro: Cidade Viva, 2010. 

SAID, Edward. Orientalismo: o oriente como invenção do Ocidente. Trad. Rosana Eichenberg. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1996.

VARGENS, João Baptista. Léxico Português de Origem Árabe. Rio Bonito:Almadena, 2007



Passeio poético pela Rua dos Caetés: notas 
para a composição de uma história

Barjute Bacha1

1. 	 Rua dos Caetés: “a melhor rua para o comércio é aquela onde 
passa o cliente”

Nos fins do século XIX e nas primeiras décadas do século XX, Belo 
Horizonte surgiu, inicialmente, como uma ideia, a seguir, tornou-se uma 
cidade planejada e criada para sediar a capital de Minas Gerais. Imigrantes de 
diferentes nacionalidades, especialmente europeus, trabalharam na construção 
da cidade e muito fizeram para erguer igrejas, palacetes e casarões, edificar 
escolas e hospitais, assentar ruas, ajustar alamedas e praças.

O planejamento do novo espaço urbano reservou um lugar privilegiado 
para o comércio – atividade imprescindível para dar vida à cidade. Foram 
predominantemente os libaneses e os sírios que ocuparam, desde as primeiras 
décadas do século XX, a área destinada ao comércio, na região do centro da 
cidade. Historicamente vocacionados para as atividades de natureza comercial, 
estabeleceram-se na Rua dos Caetés e seu entorno; ali desenvolveram negócios 
voltados para o varejo e o atacado.

Brinquedos coloridos, remédios, cosméticos e calçados variados, materiais 
esportivos passaram a enfeitar as sedutoras vitrines da Rua dos Caetés. Por 
volta dos anos de 1960 até meados de 1980, muitos comerciantes vendiam os 
tecidos finos: adamascados e organzas, sedas e cetins, cashmere e veludos, 

1	 Barjute Bacha - Cursou duas pós-graduações na área de Literatura Brasileira (UFMG). É autora de obras 
didáticas, prefácios e ensaios de crítica publicados no Brasil e no exterior. Ministra palestras e cursos em 
instituições públicas e privadas. No Clube Libanês de Belo horizonte e na Fundação Libanesa no Brasil, 
atuou como Diretora Cultural, desenvolvendo diferentes atividades relacionadas à preservação da 
memória da imigração, nos anos 1981- 1988.  Em 2025 participou de atividades ligadas ao Memorial do 
Imigrante Libanês no Brasil. Desde 2023 integra a Academia Feminina Mineira de Letras e a Academia 
Municipalista de Letras de Minas Gerais. Em ambas as academias, exerce a atividade de Diretora 
Secretária.



98 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

casimira, linho e o mais puro algodão. Paralelamente, ofereciam as modernas 
“roupas feitas” - conjuntos de blusa e saia, calça e camisa, meias e lenços, para 
damas e cavalheiros; eram produtos fabricados em série, mas caprichosamente 
embalados em papel celofane. Os armarinhos, geralmente, exibiam botões, 
rendas e entremeios, ofereciam metros de fitas coloridas, falsas pérolas e 
correntes douradas; no mês de maio, a atenção dos vendedores voltava-se não só 
para o enxoval das noivas, mas também para as plumas destinadas à confecção 
doméstica de asas de anjos. Os comerciantes não deixavam de apresentar a 
melhor linha para o crochê e os macios novelos para o tricô de peças de lã.  Na 
esquina da Rua dos Caetés com a Rio de Janeiro e, ainda, na esquina da Rua 
dos Caetés com a Rua Espírito Santo, o cheiro do pão árabe quentinho, do quibe 
frito e da esfiha assada provocava o apetite dos passantes. O perfume da água 
de rosas fascinava as mulheres, a lata de tahine, os grãos e as castanhas, os 
temperos e os frutos secos, o mel dos doces folhados despertavam os sentidos; 
as preciosas encomendas chegavam empacotadas à casa de centenas de patrícios 
e de muitos mineiros.

A Rua dos Caetés, em algumas décadas, tornou-se, assim, o primeiro 
e grande corredor comercial da cidade; desde sua origem até fins até fins da 
década de 1980, manteve um laço fraterno com São Paulo, com a Rua 25 de 
Março e o Porto de Santos; esta rua fez também uma ponte que a liga a região 
portuária do Rio. Em Belo Horizonte, a rua dos imigrantes sírios e libaneses 
tornou-se um longo eixo que liga a Praça da Estação, a estação ferroviária à 
Praça Rio Branco e sua rodoviária. Ao longo do tempo, transformou-se em via 
de passagem e trânsito, ponto de chegada e de partida de milhares de viajantes, 
em suas incontáveis viagens. 

No plano da linguagem, o movimento do ir e vir dos incontáveis indi-
víduos, dos comerciantes, vendedores ambulantes, clientes compradores e 
transeuntes curiosos exigiu alguns diferentes recursos. Além das malas de 
mercadorias, sacolas com artigos diversos, chegaram com as bagagens carrega-
das de diversos saberes e distintas formas de expressão.  Chegaram à Rua dos 
Caetés e seus arredores centenas de imigrantes para atuar no comércio de Belo 
Horizonte e também compartilhar experiências culturais distintas, ampliar as 
possibilidades de afeto e afinidades, de convívio e trocas culturais. 

2.	 Rua dos Caetés e sua linguagem: “a necessidade é a mãe de 
todas as invenções”

Uma parte dos libaneses e sírios interrompeu o processo de escolarização 
nos seus países de origem e, dispostos a vencer os desafios próprios da 
experiência imigratória, viu-se impelido a exercer na terra de destino as 



99BARJUTE BACHA
PASSEIO POÉTICO PELA RUA DOS CAETÉS: NOTAS PARA A COMPOSIÇÃO DE UMA HISTÓRIA

atividades comerciais. Embora tenham tido um bom domínio do árabe coloquial2 
– variante de seu país de origem e conhecimento do francês,3 grande parte dos 
imigrantes demonstrou, evidentemente, acentuada dificuldade com a língua 
portuguesa.

Grosso modo, o imigrante criou e inventou, aqui, alguns recursos de 
comunicação que pareceram adequados para o cotidiano. A atividade comercial, 
entendida como um jogo de trocas propiciou, por exemplo, a exibição da 
mesma tabuleta em árabe e em português; nas portas dos estabelecimentos, 
tornou se comum ouvir a alternância de uma língua para outra ou a mescla 
de uma e outra, em um jogo rápido impulsionado pela força circunstancial. 
Na linguagem gestual, um ligeiro registro de dados ou a resolução de alguns 
cálculos instigou as mãos a correrem, com destreza, da direita para a esquerda 
e vice versa, na superfície de uma caixa, de um caixote ou mesmo de um pedaço 
de papel qualquer. 

Do outro lado da rua, especialmente nos balcões de café, os imigrantes 
reunidos usavam predominantemente o árabe como modo de afirmação da 
identidade, de identificação com o compatriota para a saudação de um breve 
encontro. Nas operações comerciais, também o uso do árabe, diante de um 
cliente, falante do português/brasileiro, revelou-se como código secreto, uma 
espécie de estratégia de negócio para assegurar o ganho almejado e o sucesso 
da transação.

A gramática das conversas cotidianas também apresentou traços singu-
lares: diante da falta de um termo em português, o falante recorreu ao árabe. 
Os cumprimentos, as saudações, os xingamentos, os suspiros exclamativos e 
fragmentos de pequenas narrativas, os ditos populares, os versos de canções 
folclóricas, de orações religiosas foram pronunciadas em árabe.

Quanto aos textos de caráter pessoal que circularam na Rua dos Caetés e 
arredores, é possível resgatar de memória as raras imagens de envelopes selados, 
algum cartão postal de cenário romântico francês ou italiano. No entanto, vieram 
muitos maços de cartas escritas em árabe - elas chegavam dobradas nos bolsos 
de amigos e parentes também imigrantes; foi possível ver dedicatórias nos 
versos de fotografias, quase sem cor, sem data; recebiam, assim, as poucas e 
breves notícias da terra distante. Raramente, esses documentos foram exibidos 
para os amigos e familiares; com certo pudor e alguma devoção, ficavam 
cuidadosamente trancados no cofre do estabelecimento comercial.

2	 A língua árabe é muito distinta da língua portuguesa e encerra elevado grau de dificuldade para um 
falante do português do Brasil. Dentre as dificuldades, destaca-se que o árabe é de origem semítica e 
provém de uma família distinta da europeia ocidental, onde surgiu o português. A morfologia do árabe 
é muito diferente do português; na morfologia, uma única raiz pode formar centenas de palavras. Acres-
centa-se que a escrita se dá direita para a esquerda e, ainda, a língua falada no cotidiano é diferente da 
escrita- que segue o padrão moderno. Cada país integrante do mundo árabe tem sua própria variante.

3	 A língua francesa tem presença histórica e cultural no Líbano e na Síria, devido ao período de domínio da 
França. (1920-1946); após a emancipação dos dois países, o francês continua sendo adotado nas escolas 
do Líbano e, de forma opcional, na Síria.



100 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Ao contrastar essa correspondência de caráter intimista com as peças pu-
blicitárias recentes, as diferenças são notadas: estas últimas passaram a explorar 
sentenças de tom intencionalmente persuasivo e uso de recursos próprios da 
linguagem poética moderna. Esses pequenos textos apareciam impressos em 
cartões de visita, calendários, cartazes, faixas, papeis destinados às embalagens 
de mercadorias, pequenas agendas, canetas, calendários, enfim objetos usados 
como brindes. Em geral, as mensagens ali estampadas eram da autoria dos 
próprios imigrantes, tinham o propósito imediato de promoção de vendas e 
apresentavam alguns recursos poéticos sutis mas sofisticados.

A título de ilustração, nota-se que alguns slogans foram utilizados para 
representar o posicionamento do estabelecimento comercial frente ao seu 
público-alvo. Veja um exemplo:

“Quem vende à vista, vende mais barato”
 (Rua dos Caetés n. 330, ano 1980)  

A afirmação, criada e utilizada pelo proprietário do estabelecimento co-
mercial apontado, pode ser analisada na sua forma e conteúdo. Primeiramente, 
nota-se que a sua opção pela sentença evoca uma tradição própria da literatura 
árabe e revela o gosto do imigrante/comerciante pelo tom proverbial, didático 
e o seu apreço pela sabedoria. Neste sentido, a afirmativa encerra uma lição 
da matemática comercial: explicita que a compra à vista tem um melhor preço 
porque está livre de juros, valor acrescido no crediário. Observa-se também que 
a voz do locutor/imigrante exibe um bom domínio da língua portuguesa, uma 
vez que marca uma pausa breve no texto para que o interlocutor apreenda a 
mensagem. Ele sabe também fazer uso de uma aliteração ao repetir o fonema 
consonantal /v/ na seguinte sequência: “vende”, “vista”, “vende”. Esta série de 
repetições cria um ritmo fluente, claro, simples, de dicção popular e musical. 
O conjunto dos recursos mencionados formam, enfim, um estilo próprio de 
apresentação do jogo de vender e comprar, marcado pela clareza de dados, 
transparência e, certamente, uma nítida e indiscutível feição de credibilidade.

3.  O poeta e a cidade em alguns versos
No que diz respeito à produção e a circulação de textos literários escritos 

em língua árabe, entre os anos de 1960- 1980 - e que são da autoria de imigrantes, 
merece registro e resgate a obra do imigrante libanês Elias Farhat, que vivamente 
conviveu com os seus patrícios, na Rua dos Caetés.

Nascido em 1893, na localidade de Kfarchima, na região do  Monte 
Líbano,  ele chegou ao Brasil como emigrante em 1910; jovem adulto, trabalhou 
inicialmente no comércio de São Paulo, depois, estabeleceu-se na cidade de Lapa 
e de Curitiba, no Paraná. Na capital mineira, o poeta viveu entre os anos de 
1960 até 1976, ano em que veio a falecer. Premiado internacionalmente bastante 



101BARJUTE BACHA
PASSEIO POÉTICO PELA RUA DOS CAETÉS: NOTAS PARA A COMPOSIÇÃO DE UMA HISTÓRIA

reconhecido, ele foi apontado, no Oriente, como o “príncipe dos poetas árabes” 
e distinguiu-se como um dos maiores autores em língua árabe do século XX 
que viveram na diáspora. A sua obra poética tem o mérito de condensar valores 
próprios do movimento migratório e constitui objeto de estudos nas escolas de 
países como o Líbano e a Síria.

No Brasil, a obra do poeta/ emigrante Elias Farhat, escrita em língua 
árabe, explora um caráter predominantemente lírico, além de empregar o tom 
melancólico. Motivos como a natureza, o amor, a figura feminina, a saudade, 
o exílio e a própria identidade árabe constituem a matéria nuclear de sua 
produção. Quanto à possibilidade de identificar a sua poética com alguma 
tendência estética, seja do universo oriental ou ocidental, é oportuno considerar 
que Elias Farhat ocupa um espaço singular; sua voz carrega o timbre de uma 
interseção entre os preceitos da tradição e os da inovação, ela se instaura, 
historicamente, em um momento de transição e funde, no plano poético, imagens 
paradoxais como o daqui e o de lá, o próximo e o distante, o real e o imaginário.

No poema “Os brilhantes de um colo negro”, dedicado à esposa Júlia, 
Elias Farhat esboça, a partir de sugestões sensoriais, a cidade de Belo Horizonte 
e a identifica com a de uma figura feminina. Esta imagem, por sua vez, com o 
transcorrer do tempo, sofre um processo de metamorfose: sob a luz do sol, a 
cidade/donzela é inocente, pura e casta; sob o brilho das estrelas, entretanto, a 
cidade/ mulher revela-se atraente, fascinante e sedutora. Esta cidade/ mulher 
tem o poder de despertar, no sujeito lírico, sentimentos e emoções contraditórias, 
como mostram os versos a seguir:

(...)  
  Gozo um cenário  envolvente
Que me embriaga os sentidos:
De manhã, Belo Horizonte
É a menina virginal
(...)
Mas à noite, quando as sombras
Tudo cobrem de mistério, torna-se a bela menina
Em negra mulher sensual,
Toda ornada de brilhantes.
(...) 
Sua imagem me acompanha,
De dia enchendo-me os olhos,
De noite acendendo sonhos
Assim, feliz, adormeço. (...)



102 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

A busca da “menina virginal” e da “mulher sensual” enchem os olhos 
do eu lírico, acendem os seus sonhos, mas não o impelem a realização de seu 
possível desejo. Ao contrário, diante da expectativa de uma entrega amorosa, o 
sujeito declara-se feliz e adormece. Este inesperado desfecho de cena, permite 
entender que o jogo amoroso dramatizado no poema é um pretexto, um motivo 
para o próprio ato de escrever.  Embora represente o papel de amante dedicado 
à contemplação da mulher e da cidade, o sujeito renuncia o encontro, a entrega, 
a adesão e contenta-se com a fabulação onírica- sonhar com a cena e torná-la 
matéria de criação poética.

Poente em Belo Horizonte, poema de Elias Farhat, apresenta-se como uma 
composição poética formada de onze estrofes, cujos versos esboçam o belo 
cenário da capital mineira. O tom da linguagem é solene, elevado e carregado 
de lirismo. No âmbito da seleção vocabular prevalece o gosto pela erudição, 
enquanto o ritmo fluente e delicado favorece alguns efeitos sonoros, obtidos a 
partir do uso das assonâncias e das aliterações. 

Colocando-se na janela como um contemplador do cenário natural, no 
momento em que o sol se põe, o sujeito lírico capta e registra, com extrema 
sensibilidade e delicadeza, as variações de formas, cores e luminosidade que 
a paisagem oferece. As imagens esboçadas apontam, muitas vezes, para as 
cercanias da própria capital mineira: as montanhas elevadas, os cômoros- 
pequenas elevações- os arroios de prata, a lagoa aurifulgente. Entretanto, esse 
quadro natural é fugaz e sofre modificações, conforme declarado nos seguintes 
versos: “A cada momento / Transmuda–se a paisagem”.

Ao trocar o cenário, a voz poética desloca-se para um ambiente campestre 
e típico da paisagem oriental:

(...) 
E tu divisas uma pastora
Conduzindo seu rebanho,
Desejando, em vão, fugir às chamas.
E o fogo crepita
Em sua roupa farfalhante
E entre as ovelhas se refugia
Batendo com mãos e pés. (...) 
Para realçar a natureza do mundo oriental, o eu lírico focaliza: 
(...) 
Surge a planura de areias purpurinas.
Então se aproximam
As cáfilas de camelos” (...)



103BARJUTE BACHA
PASSEIO POÉTICO PELA RUA DOS CAETÉS: NOTAS PARA A COMPOSIÇÃO DE UMA HISTÓRIA

Nos versos finais do poema, Elias Farhat sugere, a partir de um tom 
profundamente lírico, que o seu fazer poético e, por extensão a sua experiência 
estética, reside no prazer de contemplar a natureza e dela extrair a sua concepção 
de beleza. 

(...) 
Para mim estas imagens  
São  traçadas pelas auras,
(...)
Entretanto, mesmo que céleres [as imagens] passem
E como relâmpagos se desfaçam,
Deixam no espírito enlevado
De beleza viva impressão,
Eis que vem a noite!

Ó crepúsculo de Belo Horizonte,
És para mim o guia
Que conduz à sempre terna beleza!

Elias Farhat identifica, assim, a sua poesia com movimento pendular, 
alternado, onde os cenários ocidental e oriental constituem uma significativa 
metáfora da condição do poeta imigrante. Embora tenha optado por se 
estabelecer no Brasil e aqui criar vigorosos laços de família, de afeto e de 
trabalho, o poeta manteve-se, na esfera literária, fiel à sua origem libanesa e à 
sua língua árabe.

Esta posição aparentemente paradoxal encerra, no presente momento, o 
sentido de uma lição especial: a livre escolha de preservar a sua própria identi-
dade cultural. Esta escolha tem permitido que, hoje, seja ampliada e verticalizada 
a compreensão sobre a história da imigração e seus desafios, a constituição da 
identidade de cada povo, seja ele de qualquer nação ou nacionalidade; a livre 
escolha permite revisar permanentemente, de forma crítica e criativa, as con-
cepções de cultura e de língua, além de contribuir para a promoção, a partir da 
arte poética, do convívio fraterno e solidário entre os povos.

Referências
BOSI, Ecléa. Memória e sociedade: lembranças de velhos. São Paulo: T. A. Queiroz, 1983.

FARHAT, Elias. “Os brilhantes no colo negro” In: FARHAT, Elias. Apelo das nuvens lacrimosas: 
poemas de nostalgia e esperança. Edição bilíngue português-árabe. Miguel Mahfoud; Samir 
Barghouti Editores. Brasília: Edições Câmara, 2025, p. 75 - 79.



104 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

FARHAT, Elias. “Poente em Belo Horizonte” In: FARHAT, Elias. Apelo das nuvens lacrimosas: 
poemas de nostalgia e esperança. Edição bilíngue português-árabe. Miguel Mahfoud; Samir 
Barghouti Editores. Brasília: Edições Câmara, 2025, p. 91 - 97.

MENEZES, Matheus. Legado de um certo Oriente: a Revista da Liga Andaluza de Letras Árabes (1935-
1953). Dissertação (Mestrado em Letras Estrangeiras e Tradução) — Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2024.



Os libaneses, a migração para o Brasil & Elias 
Farhat, o príncipe dos poetas árabes

Edmundo Abi-Ackel1

As ruas de Beirute, antes vibrantes com o burburinho de mercadores e o 
riso de crianças, jaziam no século XIX sob um manto pesado e poeirento. O ar, 
denso com o cheiro de incenso e desesperança, carregava os ecos abafados das 
marteladas dos ferreiros e os lamentos silenciosos dos que, de alma e corpo, se 
viam aprisionados. A presença otomana, não mais uma mera sombra distante 
no horizonte, havia se materializado em cada beco, em cada olhar furtivo, em 
cada suspiro contido.

Os libaneses, outrora navegadores audazes e comerciantes astutos, eram 
agora meros peões em um tabuleiro de xadrez empoeirado, movidos pelos 
caprichos de um império distante. A altivez de suas montanhas, que pareciam 
desafiar o próprio tempo, contrastava cruelmente com a prostração de seu povo. 
Os cedros, símbolos imemoriais de sua resiliência, pareciam agora curvar-se sob 
o peso de impostos escorchantes e uma burocracia sufocante que se enroscava 
como serpente em torno de cada aspecto da vida (Gattaz, 2001).

O Império e suas contradições
O Império Otomano, em sua vastidão, carregava o peso de sua própria 

desorganização. A dificuldade de crescimento, não apenas territorial, mas 
também em termos de inovação e progresso, era um fardo que recaía sobre os 
ombros dos libaneses. A mão que se estendia para governar era, muitas vezes, a 
mesma que impedia o desenvolvimento, estrangulando iniciativas e sufocando 

1	 Cônsul honorário do Líbano em Belo Horizonte. Graduado em Engenharia Civil pela Universidade 
FUMEC e Mestre em Construção Civil pela UFMG, Pós Graduado em Didática do Ensino Superior e 
Gestão Acadêmica pelo Centro Universitário Metodista. Membro do Instituto Histórico e Geográfico de 
Minas Gerais. Membro Colaborador da Academia Líbano-Brasileira de Letras, Artes e Ciências.



106 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

a autonomia. As reformas, quando vinham, eram tardias e tímidas, como um 
remendo em um tecido já esgarçado, incapazes de conter as fissuras que se 
abriam no corpo do império (Gattaz, 2001).

Opressão e tensão religiosa
A opressão, entretanto, não poupava nem mesmo aqueles que partilhavam 

da fé majoritária. Muçulmanos e drusos, embora teoricamente mais próximos 
do poder central, sentiam, como a maioria cristã, na pele, o peso de um governo 
ineficiente e, muitas vezes, arbitrário. A justiça era um véu opaco, e a corrupção, 
uma praga que se alastrava, minando a confiança e acentuando o desespero.

E, nesse caldo amargo, as tensões entre os grupos religiosos fervilhavam, 
muitas vezes instigadas ou negligenciadas pela própria administração otomana. 
Cristãos, muçulmanos e drusos, que em outros tempos conviviam em uma 
complexa e por vezes harmoniosa tapeçaria social, viam suas diferenças se 
acentuarem sob o jugo estrangeiro. Pequenos desentendimentos se inflamavam 
em grandes conflitos, e a desconfiança, como uma erva daninha, crescia nos 
corações, corroendo as fundações da convivência. As mesquitas e igrejas, antes 
refúgios de fé e comunidade, viam suas portas entreabertas para a desconfiança, 
suas paredes ecoando o vazio de promessas não cumpridas. As tensões geraram 
entre outras situações o conflito do Líbano de 1860, onde pereceram mais de 
10.000 vidas em um massacre brutal (Gattaz, 2001).

A fuga silenciosa: o desejo de migrar
As famílias, laços que antes eram inquebráveis como correntes de aço, 

sentiam-se estilhaçar sob a pressão constante da busca de alimento e a cura de 
doenças. Os jovens, olhos antes faiscantes de ambição, olhavam para o futuro 
com a mesma névoa cinzenta que pairava sobre os altos cumes do Líbano em 
dias de inverno. E foi nesse cenário de asfixia que surgiu, pela necessidade, o 
desejo de migrar. Como um murmúrio inicial que se transformaria em clamor, 
a ideia de buscar terras distantes, onde a liberdade não fosse apenas um eco e a 
prosperidade um sonho tangível, começou a florescer nos corações exauridos.

O chá, antes sorvido em conversas animadas sobre o destino e o comércio, 
era agora bebido em silêncio, os grãos amargos refletiam o gosto da subjugação. 
A cada xícara, o libanês sentia o grilhão apertar, não nos pulsos, mas na alma. 
A poesia, que brotava das gargantas como azeite dourado, tornava-se lamento, 
um canto fúnebre para a liberdade perdida. A memória dos ancestrais, heróis 
que ergueram cidades e desafiaram impérios, pairava como um fantasma, 
lembrando a glória de um tempo que parecia irremediavelmente perdido. 
E, no fundo de cada coração libanês, residia a dolorosa certeza de que, sob o 
domínio otomano, a vida não era mais que uma sombra pálida de si mesma, 
um suspiro interrompido, um sonho adiado por tempo indeterminado, um 



107EDMUNDO ABI-ACKEL
OS LIBANESES, A MIGRAÇÃO PARA O BRASIL & ELIAS FARHAT, O PRÍNCIPE DOS POETAS ÁRABES

sonho que agora começava a se concretizar na forma de navios rumo a um 
novo horizonte (Gattaz, 2001).

E, nesse cenário, em 1876, acontece a chegada do imperador Dom Pedro II 
a Beirute, sob o jugo otomano. Foi um acontecimento que, por um breve tempo, 
rompeu a monotonia cinzenta da opressão. Não era uma visita comum de um 
chefe de estado, mas a de um monarca de terras distantes, o Brasil, que vinha com 
olhos curiosos e uma proposta inusitada. As ruas, normalmente empoeiradas 
pelo desânimo, ganharam um sopro de vida. O burburinho se intensificou, a 
esperança, antes um murmúrio quase inaudível, começava a ensaiar um canto 
mais audível nos corações libaneses.

Dom Pedro II, figura imponente e culta, observava com atenção a realidade 
que se desenrolava diante de si. Via a opulência decaída dos palácios otomanos 
contrastando com a miséria velada do povo. Sentia o peso da burocracia, a asfixia 
das tensões religiosas, a dificuldade de crescimento econômico que impedia 
o florescimento de uma nação vibrante. Seus olhos perspicazes de estadista 
percebiam a riqueza humana, a resiliência dos libaneses, e o potencial sufocado 
sob o domínio otomano.

O convite para um novo horizonte
Foi então que, em um gesto de visão e ousadia, Dom Pedro II proferiu o 

convite que ecoaria por décadas nas montanhas e vales do Líbano. Um convite 
para mudarem para a terra do Cruzeiro do Sul, onde a vastidão e a promessa 
de uma vida nova se abriam. Dom Pedro II lhes falou de terras férteis, de um 
clima propício, e da liberdade para cultuar suas crenças e prosperar com o suor 
de seu trabalho. Não era uma oferta vaga, mas um chamado, um aceno para um 
recomeço em solo brasileiro, onde o jugo otomano não alcançaria, e a dignidade 
não seria um luxo, mas um direito.

A notícia, como o vento que sopra do Mediterrâneo, espalhou-se de 
boca em boca, nos vilarejos mais isolados e nas rodas de chá. A proposta do 
Imperador do Brasil era discutida com fervor. Alguns viram nela a última 
esperança, a tábua de salvação de uma vida de privações. Outros, mais céticos, 
temeram o desconhecido, a distância, a incerteza de um novo mundo. Mas o 
desejo, alimentado pela necessidade e pela opressão, foi mais forte que o medo.

A partida em busca da promessa
As famílias começaram a se despedir, com a dor da partida misturada à 

ânsia de um futuro incerto. As mães abençoavam os filhos que partiam, os pais 
entregavam as últimas economias. Os navios, antes meros pontos no horizonte, 
tornaram-se arcas de esperança, levando consigo não apenas homens, mulheres 
e crianças, mas também a cultura, a fé e a determinação de um povo que se 
recusava a sucumbir.



108 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

E assim, a visita de Dom Pedro II a Beirute, mais do que um evento diplo-
mático, tornou-se o catalisador de um dos maiores movimentos migratórios da 
história libanesa. Um convite que, de um lado do Atlântico, oferecia a promessa 
de um novo começo, e do outro, um povo sofrido que, com os olhos fixos no 
horizonte, abraçou a chance de florescer em terras distantes, longe do pesado 
fardo do Império Otomano.

Próximo à virada do século XIX trouxe consigo, para as terras brasileiras, 
não apenas a promessa de um novo tempo, mas também os primeiros ecos de 
uma epopeia migratória que mudaria a face de muitas cidades: a chegada dos 
libaneses. Fugindo da opressão otomana, da escassez e das tensões religiosas que 
sufocavam sua terra natal, eles desembarcavam nos portos do Brasil, trazendo 
na bagagem a fé inabalável, a astúcia comercial e a esperança de um recomeço.

Os primeiros passos em terras brasileiras
A princípio, as grandes cidades portuárias e os centros urbanos mais 

desenvolvidos foram os primeiros refúgios. São Paulo e Rio de Janeiro abriram 
suas portas, e foi ali, nas ruas movimentadas e nos bairros em formação, que os 
libaneses fincaram suas raízes iniciais. Com pouco ou nenhum dinheiro, mas 
com uma determinação férrea, muitos começaram como mascates. Com suas 
caixas de tecidos e miudezas nas costas, percorriam as ruas, batendo de porta 
em porta, oferecendo suas mercadorias e, com elas, um pedaço de sua cultura e 
um sorriso acolhedor. Era um trabalho árduo, sob o sol inclemente ou a chuva 
persistente, mas que lhes permitia uma autonomia e um acúmulo de capital, 
por menor que fosse.

O deslocamento e a conquista do interior
Contudo, a ambição e a necessidade de expandir seus horizontes não os 

prenderam por muito tempo aos grandes centros. Impulsionados pela busca 
de novas oportunidades e pela saturação dos mercados urbanos, os libaneses 
iniciaram um deslocamento notável para o interior do Brasil. Como sementes 
levadas pelo vento, espalharam-se por vilarejos e cidades emergentes, muitas 
vezes onde o comércio ainda era incipiente.

Chegaram em Minas Gerais, desbravando as estradas poeirentas que 
levavam às cidades do ciclo do ouro e do diamante, e depois para os centros 
cafeeiros. Adentraram pelo Paraná, o Rio Grande do Sul, e até mesmo as regiões 
mais remotas do Nordeste e do Norte, onde o desafio era ainda maior. Em cada 
parada, a caixa de mascate se transformava em uma pequena loja, depois em 
um armazém, e, em muitos casos, em grandes estabelecimentos comerciais que 
se tornariam pilares da economia local.



109EDMUNDO ABI-ACKEL
OS LIBANESES, A MIGRAÇÃO PARA O BRASIL & ELIAS FARHAT, O PRÍNCIPE DOS POETAS ÁRABES

Profissões e a marca libanesa
Além do comércio, que se tornou sua marca registrada, os libaneses 

diversificaram suas profissões. Muitos se tornaram comerciantes atacadistas, 
fornecendo mercadorias para outros mascates e pequenos lojistas. Com o tempo 
e o acúmulo de capital, investiram em indústrias têxteis, aproveitando a expertise 
que muitos já traziam de suas famílias no Líbano. A medicina, a advocacia, e 
outras profissões liberais também foram abraçadas pelas gerações seguintes, 
que, já adaptadas e com acesso à educação, contribuíram para a formação de 
uma elite intelectual e profissional no país.

A chegada dos libaneses ao Brasil, no final do século XIX, foi mais do 
que um simples movimento migratório. Foi a história de um povo que, diante 
da adversidade, encontrou na coragem e no empreendedorismo a força para 
construir um novo destino. Eles não apenas se adaptaram, mas prosperaram, 
deixando uma marca indelével na cultura, na economia e na sociedade brasileira, 
um testemunho da resiliência e da capacidade de superação que os brasileiros, 
com sua percepção aguçada, certamente reconheceriam.

No burburinho febril do Rio de Janeiro oitocentista, onde as crônicas de 
Machado de Assis eram o espelho da alma da cidade, um fato peculiar chamou 
a atenção do Bruxo do Cosme Velho. Era 8 de janeiro de 1892, e em sua coluna 
na Gazeta de Notícias, a pena do mestre registrava um evento que, à primeira 
vista, poderia parecer corriqueiro, mas que revelava as entranhas de uma 
nova realidade. Dois padres, do rito maronita, haviam presidido as missas do 
domingo, e a assistência, notava Machado, era composta por “quase toda a 
colônia turca” (Assis, 1994[1892]).

A semente lançada
Ora, a presença de dois sacerdotes maronitas não era um detalhe menor. 

Era o indício cristalino de uma comunidade expressiva, já consolidada àquela 
época, de libaneses, vindos das terras sob o jugo otomano. Eles, que haviam 
chegado com suas caixas de mascates e a promessa de um novo mundo, já 
erguiam seus templos e congregavam sua fé, um sinal inequívoco de sua fixação 
e crescimento (Assis, 1994[1892]).

O tempo, esse rio caudaloso, continuaria a trazer mais e mais desses 
migrantes. Até 1933, tem-se a cifra de 94 mil libaneses já havia pisado em solo 
brasileiro, um número que, por si só, atestava a dimensão daquele êxodo e a 
resistência de um povo em busca de um porto seguro (Dornelas, 2008).

A visão de Dom Pedro II e a vocação comercial
E qual seria a intenção do Imperador Dom Pedro II ao acenar com as 

promessas do Brasil para os libaneses? Os demais imigrantes, de outras nacio-



110 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

nalidades, eram, em sua maioria, afeitos à agricultura, e, portanto, tendiam a 
se fixar em um determinado local, construindo raízes no campo. Os libaneses, 
no entanto, possuíam uma vocação intrínseca para o comércio. Eram dados à 
mobilidade, à astúcia das trocas, à arte de comprar e vender.

Nessa visão, possivelmente percebe-se a perspicácia do monarca. Os 
libaneses, com sua aptidão para o comércio itinerante, advinda dos fenícios, 
poderiam atuar como agentes de integração em um país de dimensões 
continentais e ainda pouco conectado. A figura do caixeiro-viajante, que 
percorria distâncias imensas com suas mercadorias, tornava-se essencial para 
levar o progresso e a comunicação a rincões distantes, unindo o Brasil, ponto 
a ponto, por meio do fio invisível do intercâmbio comercial. Eles não eram 
apenas vendedores; eram elos, conectores, semeadores de oportunidades em 
um momento crucial da formação do país (Khatlab, 2015).

Assim, o citado trecho da crônica de Machado de Assis, aparentemente 
singela, desvelava um capítulo fundamental da imigração e da formação do 
Brasil, onde a fé, o comércio e a visão de um imperador se entrelaçavam para 
tecer a complexa tapeçaria da nossa gente.

As veredas tortuosas da memória, por vezes, nos presenteiam com 
episódios que, de tão curiosos, beiram o anedótico. E a obra que versa sobre a 
epopeia da imigração, essa tapeçaria de destinos e recomeços, nos desvenda 
um desses casos, pitoresco em sua essência e revelador em sua ironia.

O Acre, Beirute e a missão inusitada
Era o tempo do Presidente João Batista Figueiredo, figura de traço firme 

em um Brasil em transformação. O tabuleiro ministerial contava com nomes 
de peso: na Casa Civil, o meticuloso Leitão de Abreu, e na Comunicação, Saïd 
Abrahim Farhat, homem de raízes fincadas no longínquo Acre.

Certa feita, Leitão de Abreu, com a serenidade que lhe era peculiar, con-
fiou a Saïd Farhat uma missão de singular importância: que viajasse ao Acre, 
consultasse as bases partidárias, consultasse os anseios locais e, ao final de sua 
jornada, elaborasse uma lista fidedigna de possíveis candidatos ao governo 
daquele estado amazônico. Um encargo que exigia tato político e um profundo 
conhecimento da terra.

Saïd Farhat, homem de palavra e de fibra, cumpriu a tarefa com a dedi-
cação que se esperava. Embrenhou-se nas terras acreanas, realizou inúmeras 
reuniões, ouviu as vozes que ecoavam das profundezas da floresta e dos vi-
larejos. De volta a Brasília, entregou a Leitão de Abreu a lista solicitada, um 
compêndio de nomes que, segundo sua análise, poderiam dignamente ocupar 
o cargo de governador.

Leitão de Abreu, de posse de tal lista, não conteve um esboço de surpresa 
que se desenhava em seu semblante. Seus olhos percorriam os nomes, e a ex-
pressão, antes neutra, ganhava um matiz de perplexidade divertida.



111EDMUNDO ABI-ACKEL
OS LIBANESES, A MIGRAÇÃO PARA O BRASIL & ELIAS FARHAT, O PRÍNCIPE DOS POETAS ÁRABES

O Sorriso foi revelador. Intrigado com a reação do ministro, Saïd Farhat, 
com a franqueza que lhe era peculiar, inquiriu se haveria algum problema com 
a relação de nomes ali apresentada.

Foi então que Leitão de Abreu, com um ligeiro sorriso a bailar nos lábios, 
proferiu a frase que imortalizaria o episódio: Esta, mais parece uma lista de 
políticos do Líbano (Greiber et al, 1998). 

Esse é, por certo, um exemplo eloquente da posição quase ubíqua dos 
libaneses no Brasil. Uma presença que, de mascates errantes às figuras de proa 
na política, demonstrou a capacidade de penetrar em todos os cantos do país, 
fincar raízes e florescer, espalhando sua influência e sua cultura por entre as 
vastas e diversas paisagens brasileiras. Uma saga que, para o cronista atento, não 
deixaria de ser, a um só tempo, curiosa, divertida e profundamente significativa.

Hoje, somos aproximadamente 10 milhões de descendentes dos libaneses, 
no Brasil (Senado, 2010). No poder, chegaram a ocupar aproximadamente 23% 
no Senado e na Câmara dos Deputados (CNN, 2022).

Na grande leva de imigrantes, temos Elias Farah, nascido no Líbano em 
1893 e migra para o Brasil aos 17 anos, vindo a falecer em 1976. 

Notadamente, neste ambiente tropical, tão distinto do torrão natal de 
Elias Farhat, um destacado representante da diáspora, contemplamos a efusão 
de sentimentos daquele que procura uma nova pátria, uma pátria que o acolha.

As suas emoções e sentimentos fervilham em sua alma sensível e até 
por uma necessidade de catarse urgia ser exposta...e o fez de forma magistral 
e erudita.

Sem mágoas Elias Farhat usou de um dos meios mais delicados para expor 
suas impressões de uma alma no exílio, a poesia. 

Cabe neste momento buscar a lucidez que nos ampara na visão de Paul 
Celan, ao afirmar que “A poesia é a única testemunha possível daquilo que é 
indizível” ou em Immanuel Kant, ao declarar que a poesia mobiliza “todas as 
potências da alma” e mesmo em Jacques Poulain, que em sua essência coloca 
a poesia como a prosopopeia originária da linguagem, a voz que dá existência 
ao mundo (Ribeiro, 2025).

Vemos em Elias Farhat que a poesia se coloca além da história, pois a 
poesia é justamente aquela expressão que perdura quando a história insiste em 
se calar ou perder-se no esmaecer do tempo.

A poesia como expressão da civilização, é o que nos sobra quando as forças 
da destruição que agem sobre os valores da nossa sociedade mais parecem ruir.

Assim Elias Farhat, o Príncipe dos Poetas Árabes, desponta como no-
tável libanês que soube com maestria, constatada pela sua obra, expressar o 
sentimento, a alma daqueles que ainda guardam as referências de suas raízes 
ancestrais e a luta incansável pela sobrevivência.

Elias Farhat, o nome já parece trazer em si um eco de longínquas 
montanhas libanesas, envoltas na neblina da memória. Poeta da diáspora, sua 



112 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

vida foi ponte — tensa, delicada, luminosa — entre a pátria dos cedros e o Brasil, 
onde o exílio se fez jardim. E é precisamente nesse espaço de travessia, onde a 
saudade se torna matéria estética, que sua obra se inscreve: como um cântico de 
quem aprendeu a traduzir o Oriente em ritmos que o Ocidente pudesse escutar.

Ao lê-lo, percebe-se não apenas a voz do exilado, mas a do homem que, 
mesmo desenraizado, planta raízes novas no solo que o acolhe. A natureza 
brasileira — rios, árvores, o rumor do vento nos cafezais — ganha em seus versos 
um timbre oriental, como se o verde do trópico guardasse em si a ressonância 
dos antigos cedros da sua terra natal. Farhat não transporta apenas imagens: 
transporta um modo de sentir, uma respiração milenar que se entrelaça à 
paisagem de Minas, de São Paulo, de terras que se ofereceram como segunda 
pátria.

E, no entanto, nunca se dissolve o fio da saudade. O poeta canta com a 
voz dupla: o coração em Kfarchima no Monte Libano, onde nasceu, e a lira no 
Brasil do Cruzeiro do Sul. E desse conflito ou dessa harmonia secreta brota 
sua singularidade. É como se Elias Farhat fosse sempre um homem à janela, 
contemplando simultaneamente duas paisagens: o vale natal e o país que o 
acolhe; o ontem e o agora; o sonho e a concretude do exílio.

Há, em sua obra, uma dimensão universal que ultrapassa as fronteiras 
da língua e da geografia. Fala-se de dor e de beleza, de desterro e de esperança, 
mas sempre com uma suavidade que não se rende ao desespero. O exílio, para 
ele, não é mera condenação: é também fecundidade, possibilidade de recriar-se, 
de ser mais do que um só, de abrir-se à multiplicidade da existência.

E assim, quando partiu em 1976, Elias Farhat deixou ao Brasil e ao Líbano 
— e ao mundo inteiro que lê poesia, um legado de síntese rara: um Oriente que 
se debruça sobre o Ocidente, sem perder seu perfume de jasmim; um Brasil 
que, por meio de sua voz, aprendeu a escutar a música das caravanas antigas. 
A vida de Elias Farhat é testemunho de que a poesia pode ser o verdadeiro lar 
dos desenraizados, um abrigo em que memória e presente se reconciliam sob 
o mesmo teto da palavra (Curi, 2019; Khatlab, 2025).

Referências
ASSIS, Machado. Obra Completa de Machado de Assis. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, Vol. III, 1994. 
Disponível em: https://literaturabrasileira.ufsc.br/documentos/?action=download&id=28393. 
Acesso: 08. nov.2025.

CNN. De Maluf a Temer: como os descendentes sírio-libaneses se destacaram na política nacional. 
2022. Disponível em: https://www.cnnbrasil.com.br/politica/de-maluf-a-temer-como-os-
descendentes-sirio-libaneses-se-destacaram-na-politica-nacional/ . Acesso: 9.nov.2025.

CURI, Guilherme. Além das fronteiras: a liga andaluza de letras árabes no Brasil do século 
XX. Revista Latinoamericana de Ciencias de la Comunicación, [S. l.], v. 18, n. 32, 2020. https://doi.
org/10.55738/alaic.v18i32.601. Acesso: 7.nov.2025

GATTAZ, André Castanheira. História oral da imigração libanesa para o Brasil - 1880 a 2000. 
2001. Tese (Doutorado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2001. Acesso: 12 nov. 2025.



113EDMUNDO ABI-ACKEL
OS LIBANESES, A MIGRAÇÃO PARA O BRASIL & ELIAS FARHAT, O PRÍNCIPE DOS POETAS ÁRABES

GREIBER, Betty Loeb. Memórias da Imigração. Edição 1. São Paulo: Discurso, 1998.

KHATLAB, Roberto. Dom Pedro II Ajudou Muito a Imigração Libanesa Para O Brasil: Roberto 
Khatlab. 2020. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=sr2AloKI3qU. Acesso: 
9.nov.2025.

KHATLAB, Roberto. As viagens de D. Pedro II: Oriente Médio e África do Norte, 1871 e 1876. São 
Paulo: Benvirá, 2015.

KHATLAB, Roberto. Elias Farhat, o poeta líbano-brasileiro do arabismo. s/d. Disponível em: 
https://icarabe.org/artigos/elias-farhat-o-poeta-libano-brasileiro-do-arabismo/ Acesso: 8. 
nov. 2025.

DORNELAS, Juliana Gomes. Na América, a esperança: os imigrantes sírios e libaneses e seus 
descendentes em Juiz de Fora, Minas Gerais (1890-1940). Dissertação de Mestrado, Universidade 
Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2008. Disponível em: https://repositorio.ufjf.br/jspui/
handle/ufjf/2937 Acesso:  8.nov.2025.

RIBEIRO, Lucas. A escuta como herança e porvir. Sessão solene de posse. 2025 | Sede do IHGMG. 
Belo Horizonte.

SENADO. Comunidade libanesa no Brasil é maior que população do Líbano. 2010. Disponível 
em: https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2010/04/22/comunidade-libanesa-no-
brasil-e-maior-que-populacao-do-libano . Acesso em: 9.nov.2025.





Testemunho de imigração: a família Cadar

Emir Cadar1

Sou Emir Cadar, filho de Antônio Cadar e Rosinha Salum Cadar, nascido 
em 17 de novembro de 1940.2 Contarei um pouco sobre minha vida. Não posso 
deixar de começar essa história com a vinda dos meus pais e avós ao Brasil: 
todos eles eram sírios, migraram para o Brasil e aqui formaram suas famílias. 

Meu primeiro passo é contar sobre a chegada deles – especialmente a de 
meu pai: Havia o Império Otomano no Oriente, criado em 1299, que queria 
açambarcar o mundo inteiro e conseguiram grande parte da Europa, Norte da 
África e Ásia. Com isso, dominaram todo o Oriente, inclusive a Síria, que é um 
país mais ou menos central no Oriente. Era um império que estava sempre em 
guerra: Todos os dias eles tinham alguma conquista a fazer. E meu avô, pai de 
meu pai, vendo aquela situação e entendendo que meu pai deveria se juntar 
ao exército otomano – porque aos 11 anos eles teriam de se alistar – disse a 
meu pai: “Meu filho, vai embora daqui porque seu destino aqui é muito triste: 
Você terá de se alistar no exército otomano, irá para a guerra com grande 
chance de não sobreviver. Estão falando muito de um lugar no mundo que 
está se desenvolvendo, chamado América: Você poderia ir e escolher entre 
Brasil, Argentina e Estados Unidos – onde você quiser ficar”. Isso foi feito. Meu 
pai pegou o navio e veio para o Brasil com 15 anos de idade: nasceu em 1895 
e veio para o Brasil em 1910 chegando ao Rio de Janeiro em novembro. Ele 
estranhou que havia muita festa no Rio de Janeiro: era exatamente aniversário 
da proclamação da república em 15 de novembro. Ele chegou no dia 13, nas 
vésperas daquela festa, ficou alguns dias no Rio de Janeiro, seguiu para Belo 
Horizonte onde se estabeleceu – como quase todos os árabes que vêm para cá – 
como mascate, vendendo coisas, que é o que eles sabiam fazer. Ele veio quando 
tinha 15 anos, sem dinheiro, sem falar a língua e sem conhecer ninguém, a não 
ser um primo dele – o Sr. José Cadar que viera antes dele e o chamou a Belo 

1	 Emir Cadar é Cônsul honorário da República da Síria em Minas Gerais. Engenheiro e Diretor da Cadar 
Engenharia.

2	 Transcrição e edição de Miguel Mahfoud. Texto revisto pelo autor.



116 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Horizonte. Quando meu pai chegou em Belo Horizonte, a cidade tinha apenas 
13 anos: uma cidade nova, começando, sendo implantadas ruas e avenidas.

Posteriormente, meu avô, pai de minha mãe, fez o mesmo caminho: 
ele também saiu por causa da pressão do Império Otomano sobre os árabes, 
especialmente os cristãos. Eles eram cristãos, estavam sendo muito oprimidos 
lá e vieram para o Brasil para sair daquela opressão otomana. Meu avô fez a 
mesma viagem de navio: passava pela Itália, em Gênova pegava o navio, vindo 
para cá em terceira classe (geralmente no porão do navio). Meu avô chegou da 
mesma maneira, mas foi morar no Rio de Janeiro (não em Belo Horizonte, no 
início) à Rua Conde do Bonfim, e tentou a vida por lá. Ele não se deu bem no 
Rio de Janeiro e ficou sabendo de uma cidade próxima a Belo Horizonte que iria 
construir uma grande ferrovia e, portanto, haveria inúmeros trabalhadores ali. 
E meu avô viu nisso uma oportunidade de fazer um comércio interessante: Ele 
se transferiu de Rio de Janeiro para Betim, que na época se chamava “Capela 
Nova do Rio Betim”. Estabeleceu-se em Betim, abriu uma loja e começou a 
mascatear coisas para as pessoas que trabalhavam naquela ferrovia. Esse foi o 
início da minha família.

Então, meu pai veio dessa forma e minha mãe veio com meu avô. Meu pai 
veio quando tinha 15 anos e minha mãe veio quando tinha um ano de idade. Eles 
se conheceram em Belo Horizonte porque meu avô tentou fazer a vida em Betim 
por muitos anos, se deu bem, várias pessoas da família nasceram em Betim. Mas 
depois de algum tempo, a estrada já estava bastante avançada, e a ferrovia já 
não tinha tantos trabalhadores; e sendo tão perto de Betim, meu avô se mudou 
para Belo Horizonte também para abrir uma loja: vender é o que os imigrantes 
sabiam e podiam fazer. Meu avô foi morar na Rua Curitiba, esquina com a Rua 
Tupinambás, em Belo Horizonte, onde até hoje é muito bacana. E na casa dele 
se reuniam todos os sírios que estavam por ali: era um lugar para recepção. 
Aos domingos, iam almoçar lá: uma festa. E em uma dessas reuniões, meu pai 
conheceu minha mãe: ele tinha 25 anos e ela, 15. Meu pai pediu permissão a 
meu avô para se casar com minha mãe. E aí eles formaram essa família que eu 
chamo de família Cadar em Belo Horizonte. Portanto, foi uma família de muito 
sucesso, graças a Deus, mas deu muito trabalho. E eu vou contar mais adiante 
como chegamos a esse ponto.

Minha mãe teve cinco filhos, inicialmente: três homens e duas mulheres. 
Na época, ela tinha grande dificuldade financeira , porque Jorge, meu irmão 
mais velho, teve osteomielite, doença que na época não tinha tratamento. Papai 
e mamãe tentaram tudo o que era possível para tratar deste meu irmão. Minha 
mãe ficou 6 anos e meio sem ter filhos, até quando engravidou e o filho seria 
eu. Sou o sexto de uma família de sete filhos. A mamãe teve cinco filhos, teve 
um espaço, depois eu nasci em 1940; depois nasceu minha irmã Leda em 1943.

Nossa infância foi muito interessante: feliz com muitas dificuldades, 
porque quando éramos crianças não havia essa facilidade para ter as coisas 
de hoje; não existia nada do que vemos hoje: televisão, etc., não tinha diversão 



117EMIR CADAR
TESTEMUNHO DE IMIGRAÇÃO: A FAMÍLIA CADAR

alguma. Era muito pouco. Brincar, era na rua: Jogávamos futebol na rua, na porta 
de casa. E essa foi a minha infância. Não vou dizer que foi difícil, mas muito 
comedida, porque todo mundo naquela época era assim. Foi uma infância de 
muito pouco. Você não tinha muitas coisas, não ia ao cinema, não tinha televisão, 
não tinha nada. Então, algo para a diversão, você mesmo fazia em casa: fazia os 
carrinhos ou ganhava de um tio ou padrinho. Havia muito pouco disso. Então, 
minha infância foi assim.

Havia um irmão que era muito especial para mim, o Lycio: o terceiro filho 
da família. Como meu pai já era mais velho quando eu nasci, papai não tinha 
tempo de brincar com menino. E Lycio, 11 anos mais velho que eu, praticamente 
me criou. Eu tenho uma enorme gratidão por ele: tudo na minha vida era com 
o Lycio. E há até um fato interessante: costumo dizer que Jorge é meu irmão, 
Adelmar é meu irmão e Lycio é meu irmão, meu amigo, meu companheiro e 
meu padrinho! Então, eu tenho uma distinção muito especial por Lycio. Não 
quero falar dos outros: era um amor muito grande – porque minha família é 
muito amorosa entre si, entre os irmãos – mas, estou destacando Lycio porque 
na verdade ele foi um irmão especial para mim, ele me ajudou muito na minha 
infância. A Lecy me ajudou muito também, ela trabalhava no IPASE, me dava as 
melhores roupas da época, para que eu me vestisse bem. Emira pintava desde 
pequena, Jorge se tornou médico, Adelmar também é médico e uma pessoa 
muito famosa no mundo. Adelmar escreveu muitas coisas, muitos livros que 
foram publicados e correram o mundo. E a Leda, minha irmã caçula, que era a 
mais colada em mim. Desde cedo éramos super entrosados uns com os outros.

Minha infância também tem alguns fatos muito interessantes. Papai era 
um homem muito visionário: enxergava além dos outros, naquele tempo. Ele 
se encontrou naquela dificuldade, sem falar a língua, sem dinheiro e com muita 
dificuldade: Então, ele tentou algo diferente do que os outros tentaram (vender, 
só vender, sair para mascatear, montado no lombo de um burro, andando por aí 
vendendo no interior, papai nunca fez): ele pensou em criar algo diferente: uma 
perfumaria. Naquela época não havia perfumaria em Belo Horizonte e assou 
a existir a Perfumaria Cadar, que era a do papai. Depois surgiu a concorrente 
Perfumaria Marçola. Mas papai teve um grande contratempo, porque quando a 
Segunda Guerra Mundial se aproximou, começou a faltar material para ele tocar 
a perfumaria. Como ele importava grande parte do material, começou a faltar, ele 
se viu sem condições de continuar com a perfumaria e teve de fechar. Ele então 
tinha de sobreviver com seus 6 filhos, na época. Eu nasci exatamente em meio 
a toda a dificuldade que mamãe e papai estavam passando. Com a doença do 
meu irmão e com o fechamento da fábrica de perfumes, eles não tinham como 
cuidar daqueles filhos: Eles decidiram abrir um armazém, o Armazém Cadar, 
na Rua Sergipe, esquina com Rua Timbiras, atrás da Igreja da Boa Viagem. 

Eu nasci no dia 17 de novembro de 1940 e esse armazém foi aberto em 
fevereiro de 1941. Então eu tinha dois meses e pouco quando o armazém foi 
aberto. Mamãe precisava me criar e também precisava trabalhar: Eles não tinham 



118 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

dinheiro para contratar empregados; os que trabalhavam eram mamãe e papai. 
Mamãe conta que ela arrumou uma caixa de bacalhau, forrou-a com papel de 
embrulho da época (aquele papel rosa) e eu fui criado lá dentro daquela caixa 
ao lado da minha mãe. Desde os dois meses e meio de idade, fui criado dentro 
de um caixote de bacalhau: ela cobriu, fez um berço para mim dentro do que 
ela podia fazer. Ela contava que ficava fazendo a escrita e eu ficava ao seu lado: 
Quando eu chorava por algum motivo – querendo mamar ou alguma outra 
coisa – ela batia o pé na caixa para me acalmar.

Outro fato interessante que ela me contava é que quando eu estava no 
colo dela e chegava um freguês para comprar algo (como tudo era a granel 
naquela época, não tinha pacote dos produtos: “Eu quero dois quilos de arroz, 
um quilo de feijão...:” – tudo era pesado), mamãe pedia ao freguês que estava 
comprando para me segurar; assim, o freguês me segurava no colo enquanto 
mamãe o atendia. Na verdade, fui criado por muita gente ali em volta da Igreja 
da Boa Viagem: Quase todos me carregaram. Essa é uma parte da minha infância 
que eu acho interessante e eu queria registrar aqui: ter sido criado por tanta 
gente, em volta da Igreja da Boa Viagem. E deve-se dizer também que naquela 
região viviam os intelectuais de Belo Horizonte, principalmente o Dr. Jarbas 
Vidal Gomes, que era nosso vizinho, o Dr. Sebastião Abreu... Pessoas muito 
renomadas que me carregaram quando eu era criança. 

Então eu cresci, minha irmã veio e fomos estudar. 
Quero fazer um parêntese: um casal de imigrantes chega da Síria em Belo 

Horizonte, em um país estranho, sem dinheiro, sem falar a língua, com todas 
as dificuldades do mundo; mas o que papai e mamãe mais insistiam era que 
seus filhos estudassem. Eles quiseram que nunca tivéssemos dificuldades no 
futuro: Então, o que eles mais faziam questão é que os filhos estudassem. Eles 
trabalharam para nós para que pudéssemos nos alimentar e estudar. Todos os 
sete filhos se formaram graças aos esforços do papai e da mamãe. Isso é algo 
que também temos de relatar, porque não vou falar de mim sem dar o louvor 
por terem tido essa visão de que estudo e educação são fundamentais para o 
futuro. E eles fizeram muita questão que todos nós estudássemos: Todos nós 
estudamos:

•	 Os quatro homens são dois médicos (Adelmário e Jorge) e dois 
engenheiros (Lycio e eu).

•	 Minhas três irmãs (Lecy, Emira e Leda) são professoras – a profissão 
que as mulheres tinham naquela época. Cinquenta ou sessenta anos 
atrás, as mulheres não iam para a faculdade, elas estudavam na Escola 
Normal para serem professoras e as três se formaram e depois foram 
trabalhar.

Quero dar esse louvor a meu pai e minha mãe: a capacidade deles de 
trabalhar para criar uma família e dar-nos o estudo que todos nós tivemos.

Então veio minha infância: era uma infância de trabalho. Nunca tivemos 
férias em casa. Nenhum dos sete irmãos teve férias: Nosso tempo de férias na 



119EMIR CADAR
TESTEMUNHO DE IMIGRAÇÃO: A FAMÍLIA CADAR

escola era o momento em que íamos ao armazém para ajudar mamãe e papai. 
Todos: meus irmãos que são médicos, o Lycio, eu, as minhas irmãs, todos, 
nas horas vagas, iam lá ajudar mamãe e papai, na medida do possível. E isso 
permaneceu até minha formatura como engenheiro: depois, quando eu tinha 
carro, ajudei fazendo entregas mais pesadas do armazém, para ajudar mamãe 
e papai. O tempo que tínhamos nas férias ou fora da escola, seja em medicina 
ou engenharia, ou na Escola Normal, era para tentar ajudar mamãe e papai no 
armazém. E era comum, porque poucas pessoas tinham poder financeiro. E, em 
geral, não era essa prosperidade que se vê hoje. Todos estavam lutando com 
muita dificuldade e mamãe e papai, evidentemente, não eram diferentes disso 
porque estavam começando a vida em um país estranho.

Quanto a minha educação formal, comecei frequentar o jardim de infância 
Bueno Brandão, que ficava perto da casa onde morávamos, na Rua Santa Rita 
Durão, 1030: era a casa do papai e todos nós nascemos lá. Até o dia em que me 
casei, morei ali, que é onde funciona hoje o Consulado da República da Síria.

Outra coisa que eu queria dizer é que nenhum de nós nasceu em hospital. 
Todos nós nascemos em casa. Naquela época, não era usual a mãe ser internada 
no hospital para ter o filho. Era o contrário: A mãe ficava em casa, a parteira 
ia até a casa e fazia o parto. Então, todos nós nascemos naquela casa na Rua 
Santa Rita Durão, 1030.

Fui estudar no Jardim de Infância Bueno Brandão, perto da casa do meu 
pai: na Rua Paraíba. E sendo administrado pelo governo, não era pago. Todo 
menino que tinha de estudar, estudava lá. Quando fui para a creche, com sete 
anos, eu entrei no Grupo Escolar também do governo, uma escola pública: era 
o Grupo Escolar Barão do Rio Branco. Quase todos que moravam perto de 
nós estudavam ali. Ele existe até hoje, foi uma das melhores escolas de Belo 
Horizonte, tinha um maravilhoso corpo de professoras, super dedicado. Quase 
todo mundo que estudou lá se deu bem na vida, com a base que eles deram para 
nós. Quatro anos no grupo escolar e de lá tenho ótimas lembranças, lembranças 
de menino, de mudar de uma classe para outra, de mudar de ano e tentar ficar 
com os mesmos colegas... Naquele tempo, era um pouco diferente: A gente 
entrava numa turma e saímos quatro anos depois com a mesma turma, não 
nos misturavam. Lembro-me bem da escola, dos colegas de classe, alguns dos 
quais ainda são meus amigos hoje.

Então uma mudança radical veio na minha vida: ao terminar o estudo no 
grupo escolar em 1951, eu precisava ir para o colégio. Não tinha mais a facilidade 
de ir a um colégio do governo. Havia um colégio estadual que ficava no bairro 
Santo Antônio, mas era difícil de conseguir uma vaga: muito concorrido. O 
Colégio Santo Antônio – que hoje é famosíssimo – não estava ainda em Belo 
Horizonte. só havia o Colégio Santo Antônio dos Padres Franciscanos em São 
João do Rei. Em 1951, o colégio se instalou em Belo Horizonte e, por obra divina, 
ficava bem na frente de minha casa: portão com portão. Então era lógico que 
eu fosse estudar lá.



120 MIGUEL MAHFOUD (Org.)
ELIAS FARHAT, SUA OBRA E SEU CONTEXTO: UMA ANTOLOGIA

Mas como eu iria estudar lá? Era pago e eu não tinha como pagar, era 
difícil. Mas tinha um frade lá, Frei Bertrando, que foi o primeiro diretor do 
Colégio Santo Antônio: ele ficou amigo do papai e da mamãe. Mas o colégio 
começou em Belo Horizonte no meio do ano com os alunos de São João del 
Rey; não matriculou ninguém em Belo Horizonte: só no final de 1951 é que ele 
foi fazer as primeiras matrículas em Belo Horizonte. E Frei Bertrando chamou 
a mim, Nacin e um outro (talvez Lúcio) que éramos vizinhos, morávamos em 
frente ao colégio, para fazer um curso de Admissão ao Ginásio. Naquele tempo 
ainda existia a Admissão ao Ginásio: você não terminava o Grupo e ia para o 
Ginásio: havia a Admissão. E Frei Bertrando, querendo que eu avançasse um 
ano na minha vida, tentou fazer uma Admissão em sete dias. Então eu tenho 
a honra de ter sido a primeira matricula no Colégio Santo Antônio em Belo 
Horizonte. A matrícula número 1 é de Emir Cadar. Outro dia, o Colégio me 
procurou e me homenageou por isso. 

Infelizmente, o Ministério da Educação não reconheceu essa Admissão 
que fizemos porque a escola estava mudando, se instalando e faltavam alguns 
papéis. Então eu tive de fazer a Admissão em um ano: No ano de 1952, fiz um 
ano de Admissão ao Ginásio e em 1953, ´54, ´55 e ´56 cursei o Ginásio: quatro 
anos de Ginásio, naquela época. Terminando o Ginásio, tinha um curso de três 
anos chamado de “Ciências”. Então eu fiz três anos de Científico, em 1957, ´58 
e ´59. Em 1959 me formei no Científico e estava apto a prestar vestibular para a 
faculdade: eu queria estudar engenharia porque eu já tinha influência do Lycio 
desde menino: ele seria engenheiro, e eu também. Eu realmente nunca pensei 
em outra profissão. E me preparei para fazer o vestibular de engenharia.

Quero registrar um fato que acho muito importante: Minha mãe não tinha 
condições de pagar mensalmente aquilo que o Colégio cobrava, porque lutava 
com muita dificuldade: Sete filhos para criar, sete filhos para alimentar, sete 
filhos estudando. Era muito difícil. Então a mamãe foi ao Colégio, já que eram 
nossos vizinhos e amigos, e ela conversou com Frei Estêvão, o tesoureiro do 
Colégio: “Frei, não posso pagar mensalmente ao senhor mas no final do ano, 
antes das provas parciais, virei aqui e quitarei ao ano todo de Emir, se o senhor 
concordar. E o Frei prontamente concordou. Eles eram nossos vizinhos, amigos 
e assim foi feito.

Mas como é que a mamãe iria pagar isso no final do ano, se ela não podia 
pagar mensalmente? Aí vem a providência divina, novamente. A fé que nossa 
família tem em Deus é muito grande e isso nos ajudou. Papai tinha um pequeno 
sítio na Ressaca (hoje Av. Abílio Machado), e lá tinha uma coisa diferenciada: 
um pé de abacate que dava frutos completamente fora de época. Antigamente 
você só comia uma fruta em certa época: só comia manga na época de manga, 
só comia goiaba na época de goiaba. E esse abacateiro dava fora de época, com-
pletamente. Naquele tempo ainda não havia Ceasa: era o Mercado Central que 
fazia distribuição de frutas para as casas de vitaminas: e precisavam de abacate e 
não havia. E mamãe tinha o abacate do sítio: então, quando chegava o princípio 



121EMIR CADAR
TESTEMUNHO DE IMIGRAÇÃO: A FAMÍLIA CADAR

de novembro, nós íamos lá, apanhávamos todo aquele abacate, levávamos ao 
mercado, vendíamos aquele abacate e com aquele dinheiro mamãe pagava meu 
estudo. Então, na verdade, quem custeou para mamãe o meu estudo foi o pé 
de abacate! Tenho muita saudade dele, lembro muito disso: chegar novembro 
e termos de colher aquele abacate para pagar o Colégio daquele ano.



O presente volume apresenta resultados 
de pesquisa de brasileiros sobre o perfi l e 
o contexto de Elias Farhat, o príncipe dos 
poetas árabes. 

9 capítulos visam apresentar Elias Farhat 
e seu contexto em termos históricos, 
culturais e literários. E um último capítulo 
apresenta um testemunho de imigração do 
Oriente Médio para o Brasil e a vivência da 
formação de uma família.

O volume é concebido para ampla e 
franca distribuição, buscando contribuir 
para o crescimento de seu conhecimento 
assim como do interesse pela obra 
literária de Elias Farhat

  ELIAS FARHAT, SUA OBRA 
E SEU CONTEXTO: 
UMA ANTOLOGIA


